
 Volume 1 No. 1 Januari 2026, Hal 75-81 
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/adabia/index  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|75 

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF 
TEORI RASIAL MURTADHA MUTHAHHARI 

Fadlyatul Zanat Sunandar1, Indah Tribanun Wulandari2 

1,2UIN Sunan Gunug Djati Bandung 
1,2Email: fadlyzanat@gmail.com, tribanunindah@gmail.com  

 

Diterima: 22 Desember, 2025. Direvisi: 10 Januari, 2026 
 

 

 
ABSTRACT 

Dutch colonialism in Indonesia operated not only through political domination and economic exploitation but also through 
a rigid racial construction that shaped colonial social hierarchy. This article examines Dutch colonialism through the racial 

theory of Murtadha Muthahhari, particularly his concept of aṣabiyyah (group fanaticism) and his critique of racism as a 
form of structural oppression. Under the Dutch colonial system, society was divided into Europeans, Foreign Orientals, and 
indigenous people (inlanders), with the latter positioned at the lowest level of the social order and denied equal access to 

education, economic resources, and political power. This racial hierarchy reflects what Muthahhari describes as aṣabiyyah 
jahiliyyah, a form of racial fanaticism that contradicts the Islamic principle of human equality as articulated in Quran 
Surah al-Hujurat verse 13. By analyzing colonial policies such as the Cultivation System, the Ethical Policy, and social 
and educational segregation, this study demonstrates that racism functioned as a tool to legitimize colonial domination. 
Furthermore, colonialism is interpreted as a form of structural injustice and a moral pathology rooted in racial arrogance 
and the distortion of power. The impact of colonial racism extended beyond social stratification and educational exclusion, 
fostering a collective awareness among indigenous communities that racial oppression must be resisted. This awareness 
ultimately contributed to the emergence of nationalist movements and the active role of anti-colonial Muslim leaders in 
Indonesia. 
 
 

Keywords: Dutch Colonialism, Racism, Murtadha Muthahhari, Aṣabiyyah, Indonesia 

 
ABSTRAK 

Kolonialisme Belanda di Indonesia tidak hanya berlangsung melalui dominasi politik dan eksploitasi 
ekonomi, tetapi juga melalui konstruksi rasial yang membentuk struktur sosial kolonial secara hierarkis. 
Artikel ini menganalisis kolonialisme Belanda dengan menggunakan perspektif teori rasial Murtadha 

Muthahhari, khususnya konsep aṣabiyyah (fanatisme kelompok) dan kritiknya terhadap rasisme sebagai 
bentuk penindasan struktural. Dalam sistem kolonial Belanda, masyarakat diklasifikasikan ke dalam 
golongan Eropa, Timur Asing, dan pribumi (inlander), di mana pribumi ditempatkan sebagai kelas sosial 
terendah dengan akses terbatas terhadap pendidikan, ekonomi, dan kekuasaan politik. Kondisi ini 

mencerminkan apa yang oleh Muthahhari disebut sebagai aṣabiyyah jahiliyyah, yakni fanatisme berbasis 
ras yang menyalahi prinsip kesetaraan manusia dalam Islam sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-
Hujurat ayat 13. Melalui analisis kebijakan kolonial seperti Cultuurstelsel, Politik Etis, serta segregasi 
sosial dan pendidikan, artikel ini menunjukkan bahwa rasisme kolonial berfungsi sebagai alat legitimasi 
penjajahan dan dominasi. Lebih jauh, kolonialisme dipahami sebagai bentuk kezaliman struktural dan 
penyakit moral yang lahir dari kesombongan ras dan penyimpangan tujuan kekuasaan. Dampak rasisme 
kolonial tidak hanya terlihat dalam hilangnya mobilitas sosial dan marginalisasi pribumi, tetapi juga 
memicu munculnya kesadaran kolektif untuk melawan penindasan berbasis ras. Kesadaran inilah yang 
kemudian melahirkan gerakan kebangsaan modern dan peran penting tokoh-tokoh ulama anti-kolonial 
di Indonesia. 

Kata kunci: Aṣabiyyah, Keadilan Sosial, Kolonialisme Belanda, Murtadha Muthahhari, Rasisme. 

PENDAHULUAN 

 Kolonialisme Belanda di Indonesia (c. 1800-1945) tidak hanya merupakan sistem 
ekonomi-politik eksploitatif, tetapi juga sebuah proyek peradaban (civilizing project) yang dijiwai 

https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/adabia/index
mailto:fadlyzanat@gmail.com
mailto:tribanunindah@gmail.com


Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 75-81, 2026  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|76 

 

paradigma rasialis. Praktik-praktik seperti politik etis yang bersifat patronizing, sistem hukum 
yang diskriminatif (Europeesche, Inlandsche, dan Vreemde Oosterlingen rechtspraak), serta 
konstruksi wacana tentang "kemalasan pribumi" (luie inlander) dan "kewajiban moral Belanda" 
(ethische politiek), menegaskan bahwa kolonialisme beroperasi dengan legitimasi ideologis 
superioritas rasial. Dalam konteks inilah, kerangka pemikiran Murtadha Muthahhari tentang 
penolakan terhadap teori rasial menjadi lensa kritis yang relevan untuk membedah akar ideologis 
sekaligus memberikan fondasi kontra-narasi berbasis tauhid. (Gouda, 1995)  
 Muthahhari akan mendiagnosis kolonialisme Belanda sebagai manifestasi Darwinisme 
Sosial yang terlembagakan. Sebagaimana dikemukakan sejarawan Frances Gouda, pemerintah 
kolonial kerap menggunakan retorika "tugas putih" (white man's burden) yang didasarkan pada 
anggapan keberadaban dan kemajuan biologis bangsa Eropa. Hal ini selaras dengan kritik 
Muthahhari terhadap paham yang memindahkan "hukum rimba" seleksi alam ke dalam 
hubungan antarmanusia, sehingga menjustifikasi eksploitasi kelompok yang dianggap "lebih 
rendah" (Muthahhari, 1983). Lebih jauh, seperti dianalisis oleh Takdir Alisjahbana dalam 
Sociology of the Indonesian Society, stratifikasi sosial kolonial yang kaku menciptakan 
"masyarakat kasta" berdasarkan ras, yang secara sistematis melanggengkan ketimpangan.  
 Perspektif Muthahhari tidak hanya mengungkap patologi rasial dalam kolonialisme, 
tetapi juga memberikan landasan teologis-filosofis bagi gerakan emansipasi. Perlawanan yang 
digerakkan oleh organisasi seperti Sarekat Islam, Muhammadiyah, atau tulisan-tulisan Tirto Adhi 
Soerjo dapat dibaca sebagai upaya menegaskan kembali martabat kemanusiaan (karāmah) yang 
dirampas. Gagasan "Indonesia" sebagai suatu bangsa yang mempersatukan berbagai suku, 
sebagaimana dikonseptualisasikan oleh Soekarno dan kaum nasionalis, menemukan resonansi 
kuat dengan penolakan Muthahhari terhadap segala bentuk 'ashabiyah (fanatisme 
kesukuan/rasial) dan penegasannya atas persaudaraan universal (ukhuwah insaniyah). Dengan 
demikian, analisis ini menunjukkan bagaimana pemikiran Islam kritis dapat menjadi alat untuk 
membongkar warisan ideologis kolonialisme dan memperkuat fondasi kebangsaan yang inklusif 
dan berkeadilan.  

 

METODE 

 Murtadha Muthahhari (1919-1979), seorang teolog, filsuf, dan cendekiawan Muslim 
Iran terkemuka, secara tegas menolak segala bentuk teori rasial yang mendiskriminasi manusia 
berdasarkan perbedaan biologis atau garis keturunan. Pemikirannya tentang kesetaraan manusia 
merupakan respons kritis terhadap ide-ide Darwinisme Sosial, kolonialisme, dan praktik 
diskriminasi rasial seperti apartheid. Bagi Muthahhari, teori rasial bertentangan dengan fondasi 
tauhid dan keadilan dalam Islam.  
 Muthahhari menolak penerapan prinsip "seleksi alam" dan "perjuangan untuk hidup" 
dari teori evolusi biologis Darwin ke dalam ranah sosial manusia (Darwinisme Sosial). Ia 
berargumen bahwa pemindahan mekanisme alam ini untuk membenarkan dominasi satu 
kelompok manusia atas kelompok lain adalah penyimpangan ilmiah dan moral. Darwinisme 
Sosial, yang sering digunakan untuk membenarkan kolonialisme dan supremasi rasial, 
dianggapnya sebagai ideologi yang mengurangi martabat manusia menjadi sekadar makhluk 
materialistik yang hanya digerakkan oleh insting bertahan hidup. (Muthahhari, 1983.) Dalam 
bukunya Man and Faith, Muthahhari menegaskan bahwa keunikan manusia terletak pada 
kapasitas akal dan ruhnya, yang membebaskannya dari determinisme alam buta yang mengatur 
hewan. Oleh karena itu, keunggulan satu individu atau kelompok atas yang lain hanya dapat 
diukur berdasarkan kriteria spiritual dan moral (seperti ketakwaan, ilmu, dan amal saleh), bukan 
berdasarkan kriteria biologis atau etnis.  



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 75-81, 2026  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|77 

 Muthahhari membangun penolakannya terhadap teori rasial pada dua prinsip 
fundamental dalam Islam: 
 Kesatuan Asal Usul (Ummah Wāhidah): Merujuk pada Al-Qur'an Surah Al-Hujurat 
ayat 13, ia menekankan bahwa seluruh umat manusia berasal dari sumber yang sama. Perbedaan 
suku dan bangsa (syu'ūb wa qabāil) diciptakan agar manusia saling mengenal, bukan untuk saling 
menguasai atau membanggakan garis keturunan (Muthahhari, 1979). Konsep ini secara langsung 
menghancurkan klaim superioritas rasial yang didasarkan pada kemurnian atau keistimewaan 
garis keturunan.  
 Martabat Manusia (Karāmah Insān): Muthadha Muthahhari mengutip Surah Al-Isra' 
ayat 70, yang menyatakan bahwa Allah memuliakan anak-anak Adam. Penghormatan ini 
diberikan kepada seluruh manusia tanpa diskriminasi sebagai anugerah intrinsik (takwīniyah), 
yang kemudian harus diaktualisasikan melalui potensi akal dan moral mereka (Muthahhari, 2001) 
 Parameter nilai manusia dalam pandangan Muthahhari murni bersifat spiritual dan 
etis. Dalam karyanya Understanding Islamic Sciences, ia menjelaskan bahwa ayat-ayat Al-Qur'an 
seperti Surah Al-Hujurat ayat 13 dan Surah Al-Zumar ayat 9 secara gamblang menunjukkan 
bahwa "yang paling mulia di sisi Allah adalah yang paling bertakwa". Standar ini bersifat 
universal dan terbuka bagi semua manusia, terlepas dari latar belakang ras, bahasa, atau geografis 
mereka (Muthahhari, 2002). Dengan demikian, keunggulan adalah pencapaian personal 

(iktisābī), bukan pemberian alam atau keturunan (irtiṣāṣī). Muthahhari juga menanggapi narasi 
kolonial yang menyatakan bahwa keunggulan teknologi Barat merupakan bukti superioritas 
rasial. Ia berpendapat bahwa kemajuan atau kemunduran suatu peradaban disebabkan oleh 
faktor-faktor dinamis seperti semangat pencarian ilmu, kerja keras, keadilan sosial, dan 
penerapan nilai-nilai moral, bukan oleh karakteristik rasial yang statis (Muthahhari, 1993). 
Sejarah menunjukkan bahwa pusat peradaban bergeser dari satu bangsa ke bangsa lain, yang 
membuktikan bahwa potensi untuk maju ada dalam semua kelompok manusia. 
 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sistem Rasial Belanda sebagai Struktur Penindasan 
 Kolonialisme Belanda di Indonesia membentuk struktur penindasan rasial yang 
sistematis, yang dapat dianalisis melalui pemikiran Murtadha Muthahhari mengenai sistem rasial 
sebagai bentuk diskriminasi yang bertentangan dengan prinsip persamaan derajat manusia  
(Asrul, Sianturi, Tarigan, Sihotang, & Sinaga, 2024). Muthahhari menegaskan bahwa stratifikasi 
rasial merusak moralitas sosial dan melahirkan ketidakadilan struktural yang dilembagakan 
(Fahriza, 2022). Kerangka pemikiran ini relevan untuk memahami kebijakan hukum kolonial 
Belanda, khususnya melalui Regeringsreglement tahun 1854 yang membagi penduduk Hindia 
Belanda ke dalam Golongan Eropa sebagai kelas tertinggi dengan hak hukum penuh, Golongan 
Timur Asing sebagai lapisan menengah dengan fungsi ekonomi terbatas, serta Golongan 
Pribumi atau Inlander sebagai kelompok terbawah yang dieksploitasi sebagai tenaga kerja murah 
(Sugianto, 2024). Hierarki rasial tersebut tidak semata-mata bersifat administratif, melainkan 
menjadi instrumen kontrol kolonial yang membatasi mobilitas sosial dan hak sipil kelompok 
non-Eropa  (Obet, 2024). 
 Struktur penindasan rasial ini semakin diperkuat melalui kebijakan kolonial Belanda 
yang berwatak paternalistik. Politik Etis pada awal abad ke-20, meskipun dikemas dalam wacana 
kemanusiaan, pada praktiknya lebih berorientasi pada kepentingan kolonial melalui program 
irigasi, edukasi, dan emigrasi yang bertujuan menjaga stabilitas dan produktivitas ekonomi 
Hindia Belanda (Sereliciouz, 2020). Praktik eksploitasi rasial telah berlangsung lebih awal melalui 
penerapan Cultuurstelsel sejak dekade 1830-an, yang memaksa petani pribumi menanam 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 75-81, 2026  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|78 

 

komoditas ekspor demi keuntungan Belanda, sementara mereka sendiri mengalami kemiskinan 
dan kerentanan pangan. Segregasi rasial juga dilembagakan dalam bidang pendidikan, 
permukiman, dan peradilan, dengan pembedaan lembaga hukum antara Landraad bagi pribumi 
dan Residentiegerecht bagi orang Eropa, yang berimplikasi pada ketimpangan perlakuan hukum  
(Jarmoko, 2025). 
 Superioritas Eropa dan inferiorisasi pribumi menjadi fondasi ideologis sistem kolonial 
tersebut. Pribumi dikonstruksikan sebagai kelompok terbelakang secara mental dan budaya 
untuk membenarkan eksploitasi kolonial (Chumaedi, 2018). Ideologi the white mans burden 
versi Belanda memosisikan kolonialis sebagai pembawa “pencerahan”, padahal praktik kolonial 
justru memperdalam ketimpangan dan diskriminasi rasial secara sistematis. Dalam perspektif 
Muthahhari, konstruksi ideologis semacam ini merupakan bentuk penindasan moral yang 
berdampak jangka panjang, karena melegitimasi ketidakadilan struktural dan mewariskan 
ketegangan rasial hingga masa pascakolonial. 
Analisis Kolonialisme Belanda dengan Teori Muthahhari 
 Kolonialisme Belanda di Indonesia (1800-1945) tidak sekadar eksploitasi ekonomi, 
tetapi merupakan sistem rasialis terinstitusionalisasi yang didasarkan pada paradigma 
superioritas Eropa. Melalui lensa Murtadha Muthahhari, kolonialisme ini dapat dianalisis sebagai 
pelanggaran terhadap tiga prinsip fundamental kemanusiaan: kesatuan asal-usul, martabat 
manusia, dan standar nilai yang sejati. 
Darwinisme Sosial sebagai Ideologi Kolonial: Pelanggaran terhadap Hakikat Manusia 
 Muthahhari menolak penerapan hukum rimba "seleksi alam" ke masyarakat manusia. 
Kolonialisme Belanda justru mengoperasionalkan paham ini melalui kebijakan segregasi rasial: 
Pembagian hukum (European, Inlandsch, dan Vreemde Oosterlingen rechtspraak) menciptakan 
hierarki sosial berdasarkan ras, diskursus "beban orang putih" (white man's burden): Narasi ini, 
sebagaimana dianalisis Frances Gouda (1995), menganggap Belanda memiliki kewajiban moral 
untuk membudayakan "pribumi terbelakang" pemikiran yang persis dikritik Muthahhari sebagai 
"materialisasi hubungan manusia" yang mengabaikan dimensi spiritual, dan eksploitasi 
sistematis: Sistem tanam paksa (cultuurstelsel) dan kerja rodi memperlakukan manusia sebagai 
alat produksi, mereduksi mereka menjadi komoditas ekonomi belaka (Stoler, 1985). 
 Muthahhari akan melihat ini sebagai bentuk penyembahan terhadap kekuatan material 
dan pengingkaran terhadap hakikat manusia sebagai makhluk berakal dan bermoral 
(Muthahhari, 1983).  
Pelanggaran terhadap Prinsip Kesatuan Asal-Usul (Ummah Wāhidah) 
 QS Al-Hujurat:13 menegaskan seluruh manusia berasal dari satu jiwa. Kolonialisme 
Belanda secara sistematis merusak prinsip ini melalui politik pecah belah (divide et impera): 
Memperkuat sentimen kesukuan dan menciptakan kategori "pribumi" versus "Timur Asing" 
(Tionghoa, Arab), politik pecah belah (divide et impera): Memperkuat sentimen kesukuan dan 
menciptakan kategori "pribumi" versus "Timur Asing" (Tionghoa, Arab), dan pendidikan 
stratifikatif: Sistem pendidikan berbeda untuk Eropa dan pribumi (Europeesche Lagere School 
vs. Sekolah Kelas Dua) melanggengkan ketimpangan (Sutherland, 1977). 
 Bagi Muthahhari, perbedaan suku dan bangsa seharusnya menjadi sarana saling 
mengenal (li ta’arafu), bukan alat dominasi (Muthahhari, 1979). Kolonialisme melakukan inversi 
terhadap prinsip Qur’ani ini. 
Penodaan Martabat Manusia (Karāmah Insān) 
 QS Al-Isra':70 menegaskan kemuliaan semua anak Adam. Kolonialisme melakukan 
pelanggaran struktural terhadap martabat ini seperti dehumanisasi melalui hukum: Kitab UU 
Hukum Pidana (KUHP) kolonial memiliki pasal-pasal khusus untuk "Inlanders" dengan 
hukuman lebih berat, eksploitasi tubuh: Kerja paksa di perkebunan, sistem kontrak kuli yang 
sering kali mirip perbudakan, dan penghinaan kultural: Penyebutan "inlander" mengandung 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 75-81, 2026  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|79 

konotasi merendahkan, sebagaimana dicatat Takdir (Alisjahbana, 1966) dalam analisis 
sosiologisnya. 
 Muthahhari membedakan antara karāmah takwīniyah (martabat bawaan) dan 
tashrīfiyah (martabat yang diraih). Kolonialisme mengingkari kedua bentuk martabat ini baik 
dengan memperlakukan pribumi sebagai tidak bermartabat sejak lahir, maupun dengan 
menghalangi mereka meraih martabat melalui pendidikan dan partisipasi politik yang setara. 
Penyimpangan Standar Nilai dan Kontra-Narasi Perlawanan 
 Kolonialisme menetapkan standar nilai materialistik-rasial: kulit putih lebih unggul. 
Muthahhari menawarkan standar ketakwaan dan ilmu sebagai pengganti. Dalam konteks ini 
perlawanan ulama dan pesantren dapat dibaca sebagai penegasan standar nilai alternatif. 
Pesantren mempertahankan otoritas keilmuan Islam di tengas hegemoni pengetahuan kolonial 
(Ismail, 2008), kebangkitan nasionalisme yang inklusif (Sarekat Islam, Budi Utomo) 
mencerminkan kesadaran akan kesatuan nasib melawan diskriminasi rasial, pemikiran Soekarno 
tentang Marhaenisme dan Persatuan Indonesia beresonansi dengan penolakan Muthahhari 
terhadap 'ashabiyah (fanatisme kelompok). 
 Seperti ditegaskan (Muthahhari, Understanding Islamic Sciences , 2002), kemajuan 
peradaban ditentukan oleh faktor dinamis bukan determinisme ras. Perjuangan kemerdekaan 
Indonesia membuktikan bahwa yang menentukan sejarah adalah kehendak bebas dan 
perjuangan moral, bukan takdir rasial. 
PENGEMBANGAN KEILMUAN 
Dampak Rasisme Kolonial terhadap Masyarakat Indonesia 
 Dalam perspektif teori rasial Murtadha Muthahhari, rasisme kolonial yang diterapkan 
oleh Belanda di Indonesia menciptakan struktur sosial yang kaku dan hierarkis, di mana 
mobilitas sosial hilang sepenuhnya karena status individu ditentukan secara ketat berdasarkan 
ras, dengan Eropa di posisi puncak, diikuti Timur Asing seperti Tionghoa dan Arab, serta 
pribumi di dasar piramida  (Obet, 2024). Kebijakan ini tidak hanya membatasi akses pribumi 
terhadap pekerjaan bergengsi dan sumber daya ekonomi, tetapi juga memperkuat diferensiasi 
status yang melekat secara turun-temurun, sehingga masyarakat Indonesia kehilangan dinamika 
vertikal dalam stratifikasi sosialnya  (Pagee, 2023). Dampak ini meluas ke ranah pendidikan, di 
mana sistem kolonial menyediakan pendidikan eksklusif berkualitas tinggi hanya untuk 
kelompok Eropa, sementara pribumi dibatasi pada pendidikan dasar yang mempersiapkan 
mereka untuk pekerjaan kasar seperti buruh perkebunan atau kuli pelabuhan, sehingga 
memperlemah kemampuan intelektual generasi mendatang  (Huriani, 2021). 
 Lebih lanjut, perspektif Muthahhari menyoroti bagaimana rasisme kolonial memicu 
munculnya kesadaran kolektif di kalangan pribumi bahwa penindasan berbasis ras merupakan 
bentuk kezaliman struktural yang harus dilawan secara sadar (Sucahyo, 2021) Kesadaran ini 
kemudian melahirkan gerakan kebangsaan modern yang terwujud dalam pergerakan nasional 
seperti Budi Utomo dan Sarekat Islam. Dalam konteks ini, tokoh ulama anti-kolonial seperti 
Haji Agus Salim dan K.H. Ahmad Dahlan memainkan peran sentral dengan mengintegrasikan 
nilai-nilai Islam untuk menentang dominasi rasial dan kolonialisme. Muthahhari menekankan 
bahwa perlawanan tersebut bukan sekadar reaksi emosional, melainkan transformasi ideologis 
yang mengubah inferioritas rasial menjadi kekuatan persatuan umat, sehingga secara bertahap 
meruntuhkan fondasi ideologis kolonialisme (Chumaedi, 2018). 
 

KESIMPULAN 

 Kolonialisme Belanda di Indonesia, jika dibaca melalui perspektif teori rasial 
Murtadha Muthahhari, memperlihatkan bahwa penjajahan bukan semata persoalan penguasaan 
wilayah dan eksploitasi ekonomi, melainkan juga proyek ideologis yang berakar pada rasisme 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 75-81, 2026  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|80 

 

struktural. Sistem klasifikasi rasial yang menempatkan Eropa sebagai kelompok superior dan 

pribumi sebagai kelas terendah merupakan manifestasi nyata dari aṣabiyyah jahiliyyah, yakni 
fanatisme kelompok yang mengabaikan prinsip kesetaraan manusia. Dengan demikian, 
kolonialisme Belanda dapat dipahami sebagai bentuk kezaliman sistemik yang bertentangan 
secara fundamental dengan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan universal. 
 Secara teoretis, pemikiran Muthahhari memberikan kerangka kritis yang relevan untuk 
membaca praktik kolonialisme modern, khususnya dalam menjelaskan bagaimana rasisme 
berfungsi sebagai legitimasi moral dan politik bagi dominasi kekuasaan. Konsep kesetaraan 
manusia yang didasarkan pada ketakwaan, bukan ras atau keturunan, menawarkan antitesis 
terhadap ideologi kolonial yang memproduksi hierarki sosial secara artifisial. Hal ini 
memperkaya kajian sejarah kolonial dengan pendekatan etika-filosofis Islam yang jarang 
digunakan dalam analisis kolonialisme di Indonesia. 
 Dari sisi praktis, analisis ini memiliki implikasi penting bagi pemahaman realitas sosial 
Indonesia kontemporer, terutama dalam membaca jejak-jejak rasisme dan ketimpangan 
struktural yang masih bertahan pascakolonial. Pola diskriminasi, eksklusi sosial, dan inferiorisasi 
kelompok tertentu tidak dapat dilepaskan dari warisan sistem kolonial yang dibangun di atas 
fondasi rasial. Oleh karena itu, upaya membangun keadilan sosial dan kesetaraan warga negara 
perlu disertai dengan kesadaran historis akan akar kolonial dari berbagai bentuk ketidakadilan 
tersebut. 
 Lebih lanjut, kajian ini menegaskan bahwa rasisme kolonial justru melahirkan 
konsekuensi yang berlawanan dengan tujuan penjajahan, yakni tumbuhnya kesadaran kolektif di 
kalangan pribumi untuk melawan penindasan berbasis ras. Kesadaran ini menjadi basis ideologis 
bagi lahirnya gerakan kebangsaan modern, di mana nilai-nilai Islam berperan sebagai sumber 
etika perlawanan terhadap dominasi kolonial. Dalam kerangka Muthahhari, perlawanan tersebut 
merupakan proses transformasi moral yang mengubah kondisi inferioritas menjadi kekuatan 
solidaritas dan persatuan. 
 Sebagai penutup, penelitian ini masih membuka ruang luas untuk kajian lanjutan. 
Analisis komparatif antara pemikiran Muthahhari dan pemikir anti-rasisme lainnya, baik dari 
tradisi Islam maupun Barat, dapat memperkaya perspektif tentang kolonialisme dan rasisme 

global. Selain itu, penelitian empiris mengenai bagaimana warisan aṣabiyyah kolonial 
termanifestasi dalam relasi sosial, pendidikan, dan kebijakan publik di Indonesia masa kini juga 
menjadi agenda penting bagi studi selanjutnya. Ruang-ruang analisis ini diharapkan dapat 
memperdalam pemahaman kritis terhadap kolonialisme, tidak hanya sebagai peristiwa sejarah, 
tetapi sebagai persoalan moral dan struktural yang masih relevan hingga hari ini. 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alisjahbana. (1966). Sociology of the Indonesian Society. P.T. Pembangunan. 
Asrul, A. A., Sianturi, D. F., Tarigan, A. E., Sihotang, M., & Sinaga, R. (2024). Konstruksi Rasial 

Masyarakat Indonesia pada Masa Kolonial . JAHE: Jurnal Akuntansi Hukum dan 
Edukasi. 

Chumaedi, A. (2018). Pemikiran Murtadha Muthahhari Tentang Negara dan Masyarakat serta 
Pandangannya terhadap Revolusi Islam Iran. Journal of Government and Civil 
Society. 

Fahriza, N. (2022). Diferensiasi Laki-Laki dan Perempuan dan Keadilan Gender Menurut 
Murthadha Muthahhari. Riau: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 
Repository. 

Gouda, F. (1995). Dutch Culture Overseas: Colonial Practice in the Netherlands Indies, 1900-
1942. Amsterdam: Amsterdam University Press. 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 75-81, 2026  

 

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA 
MUTHAHHARI|81 

Ismail, F. (2008). "Islamic Modernism and the Ethics of Colonialism". Studia Islamika. 
Jarmoko, B. S. (2025, Februari 6). Pengadilan Era Kolonial Belanda dari Landraad Sampai 

Hooggerechtshof. Retrieved Desember 15, 2025, from 
https://www.dandapala.com/article/detail/pengadilan-era-kolonial-belanda-dari-
landraad-sampai-hooggerechtshof 

Muthahhari, M. ( 1993). Sayri dar Nahj al-Balaghah (A Journey Through Nahj al-Balaghah). 

Tehran: Intisharāt-e Ṣadrā. 

Muthahhari, M. (1979). Al-Ādāb al-Muʿāsharah maʿa al-Qurʾān. Beirut: Dār al-Zahrā. 
Muthahhari, M. (1983.). Man and Faith. Tehran: Islamic Propagation Organization. Tehran: 

Islamic Propagation Organization. 
Muthahhari, M. (2001). Divine Justice . Qom: Sadra Publication. 
Muthahhari, M. (2002). Understanding Islamic Sciences . London: ICAS Press. 
Obet, R. (2024, Januari 25). Mengungkap Akar Isu Rasisme di Indonesia Sejak Zaman Kolonial. 

Dipetik Desember 15, 2025, dari 
https://fib.unair.ac.id/fib/2024/01/25/mengungkap-akar-isu-rasisme-di-indonesia-
sejak-zaman-kolonial/ 

Sereliciouz. (2020, Juli 6). Politik Etis — Sejarah Kelas 11. Dipetik Desember 15, 2025, dari 
https://www.quipper.com/id/blog/mapel/sejarah/politik-etis-sejarah-kelas-11/ 

Stoler, A. (1985). Capitalism and Confrontation in Sumatra's Plantation Belt. Yale University 
Press. 

Sugianto, R. A. (2024). Konsep Keadilan dalam Pandangan Murtadha Mutahahhari. Jakarta: 
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta Repository. 

Sutherland, H. (1977). "The Making of a Bureaucratic Elite". Journal of Southeast Asian Studies.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


