l

11

q&"\ﬁ? WASTU ADABIA
W urnal for the stuxdy of Languags Volume 1 No. 1 Januari 2026, Hal 75-81
s e — ://ejournal.uinsed.ac.id/index.php/adabia/index

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF

TEORI RASTIAL MURTADHA MUTHAHHARI

Fadlyatul Zanat Sunandat', Indah Tribanun Wulandari’
1L2UIN Sunan Gunug Djati Bandung

L2Email: fadlyzanat@gmail.com, tribanunindah@gmail.com

Diterima: 22 Desember, 2025. Direvisi: 10 Januari, 2026

ABSTRACT

Dutch colonialism in Indonesia operated not only through political domination and economic exploitation but also throngh
a rigid racial construction that shaped colonial social bhierarchy. This article examines Dutch colonialism through the racial
theory of Murtadha Muthabhari, particularly his concept of asabiyyab (group fanaticism) and bis critique of racism as a
Sform of structural oppression. Under the Dutch colonial system, society was divided into Enropeans, Foreign Orientals, and
indigenous people (inlanders), with the latter positioned at the lowest level of the social order and denied equal access to
edncation, economic resources, and political power. This racial bierarchy reflects what Muthabbari describes as aSabiyyah
Jjabiliyyab, a form of racial fanaticism that contradicts the Islamic principle of buman equality as articulated in Quran
Surah al-Hujurat verse 13. By analyzing colonial policies such as the Cultivation System, the Ethical Policy, and social
and educational segregation, this study demonstrates that racism functioned as a tool to legitimize colonial domination.
Furthermore, colonialism is interpreted as a form of structural injustice and a moral pathology rooted in racial arrogance
and the distortion of power. The impact of colonial racism extended beyond social stratification and educational exclusion,
Jfostering a collective awareness among indigenous communities that racial oppression must be resisted. This awareness
ultimately contributed to the emergence of nationalist movements and the active role of anti-colonial Muslim leaders in
Indonesia.

Keywords: Dutch Colonialism, Racism, Murtadha Muthabbari, ASabiyyah, Indonesia

ABSTRAK

Kolonialisme Belanda di Indonesia tidak hanya berlangsung melalui dominasi politik dan eksploitasi
ekonomi, tetapi juga melalui konstruksi rasial yang membentuk struktur sosial kolonial secara hierarkis.
Artikel ini menganalisis kolonialisme Belanda dengan menggunakan perspektif teori rasial Murtadha
Muthahhari, khususnya konsep asabiyyah (fanatisme kelompok) dan kritiknya terhadap rasisme sebagai
bentuk penindasan struktural. Dalam sistem kolonial Belanda, masyarakat diklasifikasikan ke dalam
golongan Eropa, Timur Asing, dan pribumi (inlander), di mana pribumi ditempatkan sebagai kelas sosial
terendah dengan akses terbatas terhadap pendidikan, ekonomi, dan kekuasaan politik. Kondisi ini
mencerminkan apa yang oleh Muthahhari disebut sebagai asabiyyah jahiliyyah, yakni fanatisme berbasis
ras yang menyalahi prinsip kesetaraan manusia dalam Islam sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-
Hujurat ayat 13. Melalui analisis kebijakan kolonial seperti Cultuurstelsel, Politik Etis, serta segregasi
sosial dan pendidikan, artikel ini menunjukkan bahwa rasisme kolonial berfungsi sebagai alat legitimasi
penjajahan dan dominasi. Lebih jauh, kolonialisme dipahami sebagai bentuk kezaliman struktural dan
penyakit moral yang lahir dari kesombongan ras dan penyimpangan tujuan kekuasaan. Dampak rasisme
kolonial tidak hanya terlihat dalam hilangnya mobilitas sosial dan marginalisasi pribumi, tetapi juga
memicu munculnya kesadaran kolektif untuk melawan penindasan berbasis ras. Kesadaran inilah yang
kemudian melahirkan gerakan kebangsaan modern dan peran penting tokoh-tokoh ulama anti-kolonial
di Indonesia.

Kata kunci: Asabiyyah, Keadilan Sosial, Kolonialisme Belanda, Murtadha Muthahhari, Rasisme.

PENDAHULUAN
Kolonialisme Belanda di Indonesia (c. 1800-1945) tidak hanya merupakan sistem

ekonomi-politik eksploitatif, tetapi juga sebuah proyek peradaban (civilizing project) yang dijiwai

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI| 75


https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/adabia/index
mailto:fadlyzanat@gmail.com
mailto:tribanunindah@gmail.com

Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1
(1), 75-81, 2026

paradigma rasialis. Praktik-praktik seperti politik etis yang bersifat patronizing, sistem hukum
yang diskriminatif (Europeesche, Inlandsche, dan Vreemde Oosterlingen rechtspraak), serta
konstruksi wacana tentang "kemalasan pribumi" (luie inlander) dan "kewajiban moral Belanda"
(ethische politiek), menegaskan bahwa kolonialisme beroperasi dengan legitimasi ideologis
superioritas rasial. Dalam konteks inilah, kerangka pemikiran Murtadha Muthahhari tentang
penolakan terhadap teori rasial menjadi lensa kritis yang relevan untuk membedah akar ideologis
sekaligus memberikan fondasi kontra-narasi berbasis tauhid. (Gouda, 1995)

Muthahhari akan mendiagnosis kolonialisme Belanda sebagai manifestasi Darwinisme
Sosial yang terlembagakan. Sebagaimana dikemukakan sejarawan Frances Gouda, pemerintah
kolonial kerap menggunakan retorika "tugas putih" (white man's burden) yang didasarkan pada
anggapan keberadaban dan kemajuan biologis bangsa Eropa. Hal ini selaras dengan kritik
Muthahhari terhadap paham yang memindahkan "hukum rimba" seleksi alam ke dalam
hubungan antarmanusia, sehingga menjustifikasi eksploitasi kelompok yang dianggap "lebih
rendah" (Muthahhari, 1983). Lebih jauh, seperti dianalisis oleh Takdir Alisjahbana dalam
Sociology of the Indonesian Society, stratifikasi sosial kolonial yang kaku menciptakan
"masyarakat kasta" berdasarkan ras, yang secara sistematis melanggengkan ketimpangan.

Perspektif Muthahhari tidak hanya mengungkap patologi rasial dalam kolonialisme,
tetapi juga memberikan landasan teologis-filosofis bagi gerakan emansipasi. Perlawanan yang
digerakkan oleh organisasi seperti Sarekat Islam, Muhammadiyah, atau tulisan-tulisan Tirto Adhi
Soerjo dapat dibaca sebagai upaya menegaskan kembali martabat kemanusiaan (karamah) yang
dirampas. Gagasan "Indonesia" sebagai suatu bangsa yang mempersatukan berbagai suku,
sebagaimana dikonseptualisasikan oleh Soekarno dan kaum nasionalis, menemukan resonansi
kuat dengan penolakan Muthahhari terhadap segala bentuk ‘'ashabiyah (fanatisme
kesukuan/rasial) dan penegasannya atas persaudaraan universal (ukhuwah insaniyah). Dengan
demikian, analisis ini menunjukkan bagaimana pemikiran Islam kritis dapat menjadi alat untuk
membongkar warisan ideologis kolonialisme dan memperkuat fondasi kebangsaan yang inklusif
dan berkeadilan.

METODE

Murtadha Muthahhari (1919-1979), seorang teolog, filsuf, dan cendekiawan Muslim
Iran terkemuka, secara tegas menolak segala bentuk teori rasial yang mendiskriminasi manusia
berdasarkan perbedaan biologis atau garis keturunan. Pemikirannya tentang kesetaraan manusia
merupakan respons kritis terhadap ide-ide Darwinisme Sosial, kolonialisme, dan praktik
diskriminasi rasial seperti apartheid. Bagi Muthahhari, teoti rasial bertentangan dengan fondasi
tauhid dan keadilan dalam Islam.

Muthahhari menolak penerapan prinsip "seleksi alam" dan "perjuangan untuk hidup"
dari teori evolusi biologis Darwin ke dalam ranah sosial manusia (Darwinisme Sosial). Ia
berargumen bahwa pemindahan mekanisme alam ini untuk membenarkan dominasi satu
kelompok manusia atas kelompok lain adalah penyimpangan ilmiah dan moral. Darwinisme
Sosial, yang sering digunakan untuk membenarkan kolonialisme dan supremasi rasial,
dianggapnya sebagai ideologi yang mengurangi martabat manusia menjadi sekadar makhluk
materialistik yang hanya digerakkan oleh insting bertahan hidup. (Muthahhari, 1983.) Dalam
bukunya Man and Faith, Muthahhari menegaskan bahwa keunikan manusia terletak pada
kapasitas akal dan ruhnya, yang membebaskannya dari determinisme alam buta yang mengatur
hewan. Oleh karena itu, keunggulan satu individu atau kelompok atas yang lain hanya dapat
diukur berdasarkan kriteria spiritual dan moral (seperti ketakwaan, ilmu, dan amal saleh), bukan
berdasarkan kriteria biologis atau etnis.

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI| 76



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1
(1), 75-81, 2026

Muthahhari membangun penolakannya terhadap teori rasial pada dua prinsip
fundamental dalam Islam:

Kesatuan Asal Usul (Ummah Wahidah): Merujuk pada Al-Qut'an Surah Al-Hujurat
ayat 13, ia menekankan bahwa seluruh umat manusia berasal dari sumber yang sama. Perbedaan
suku dan bangsa (syu'ub wa qgabail) diciptakan agar manusia saling mengenal, bukan untuk saling
menguasai atau membanggakan garis keturunan (Muthahhari, 1979). Konsep ini secara langsung
menghancurkan klaim superioritas rasial yang didasarkan pada kemurnian atau keistimewaan
garis keturunan.

Martabat Manusia (Karamah Insan): Muthadha Muthahhari mengutip Surah Al-Isra'
ayat 70, yang menyatakan bahwa Allah memuliakan anak-anak Adam. Penghormatan ini
diberikan kepada seluruh manusia tanpa diskriminasi sebagai anugerah intrinsik (takwiniyah),
yang kemudian harus diaktualisasikan melalui potensi akal dan moral mereka (Muthahhari, 2001)

Parameter nilai manusia dalam pandangan Muthahhari murni bersifat spiritual dan
etis. Dalam karyanya Understanding Islamic Sciences, ia menjelaskan bahwa ayat-ayat Al-Qut'an
seperti Surah Al-Hujurat ayat 13 dan Surah Al-Zumar ayat 9 secara gamblang menunjukkan
bahwa "yang paling mulia di sisi Allah adalah yang paling bertakwa". Standar ini bersifat
universal dan terbuka bagi semua manusia, terlepas dari latar belakang ras, bahasa, atau geografis
mereka (Muthahhari, 2002). Dengan demikian, keunggulan adalah pencapaian personal
(iktisabi), bukan pemberian alam atau keturunan (irtiSasi). Muthahhari juga menanggapi narasi
kolonial yang menyatakan bahwa keunggulan teknologi Barat merupakan bukti superioritas
rasial. Ia berpendapat bahwa kemajuan atau kemunduran suatu peradaban disebabkan oleh
faktor-faktor dinamis seperti semangat pencarian ilmu, kerja keras, keadilan sosial, dan
penerapan nilai-nilai moral, bukan oleh karakteristik rasial yang statis (Muthahhari, 1993).
Sejarah menunjukkan bahwa pusat peradaban bergeser dari satu bangsa ke bangsa lain, yang
membuktikan bahwa potensi untuk maju ada dalam semua kelompok manusia.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Sistem Rasial Belanda sebagai Struktur Penindasan

Kolonialisme Belanda di Indonesia membentuk struktur penindasan rasial yang
sistematis, yang dapat dianalisis melalui pemikiran Murtadha Muthahhari mengenai sistem rasial
sebagai bentuk diskriminasi yang bertentangan dengan prinsip persamaan derajat manusia
(Asrul, Sianturi, Tarigan, Sihotang, & Sinaga, 2024). Muthahhari menegaskan bahwa stratifikasi
rasial merusak moralitas sosial dan melahirkan ketidakadilan struktural yang dilembagakan
(Fahriza, 2022). Kerangka pemikiran ini relevan untuk memahami kebijakan hukum kolonial
Belanda, khususnya melalui Regeringsreglement tahun 1854 yang membagi penduduk Hindia
Belanda ke dalam Golongan Eropa sebagai kelas tertinggi dengan hak hukum penuh, Golongan
Timur Asing sebagai lapisan menengah dengan fungsi ekonomi terbatas, serta Golongan
Pribumi atau Inlander sebagai kelompok terbawah yang dieksploitasi sebagai tenaga kerja murah
(Sugianto, 2024). Hierarki rasial tersebut tidak semata-mata bersifat administratif, melainkan
menjadi instrumen kontrol kolonial yang membatasi mobilitas sosial dan hak sipil kelompok
non-Eropa (Obet, 2024).

Struktur penindasan rasial ini semakin diperkuat melalui kebijakan kolonial Belanda
yang berwatak paternalistik. Politik Etis pada awal abad ke-20, meskipun dikemas dalam wacana
kemanusiaan, pada praktiknya lebih berorientasi pada kepentingan kolonial melalui program
irigasi, edukasi, dan emigrasi yang bertujuan menjaga stabilitas dan produktivitas ekonomi
Hindia Belanda (Sereliciouz, 2020). Praktik eksploitasi rasial telah berlangsung lebih awal melalui
penerapan Cultuurstelsel sejak dekade 1830-an, yang memaksa petani pribumi menanam

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI| 77



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1
(1), 75-81, 2026

komoditas ekspor demi keuntungan Belanda, sementara mereka sendiri mengalami kemiskinan
dan kerentanan pangan. Segregasi rasial juga dilembagakan dalam bidang pendidikan,
permukiman, dan peradilan, dengan pembedaan lembaga hukum antara L.andraad bagi pribumi
dan Residentiegerecht bagi orang Eropa, yang berimplikasi pada ketimpangan perlakuan hukum
(Jarmoko, 2025).

Superioritas Eropa dan inferiorisasi pribumi menjadi fondasi ideologis sistem kolonial
tersebut. Pribumi dikonstruksikan sebagai kelompok terbelakang secara mental dan budaya
untuk membenarkan eksploitasi kolonial (Chumaedi, 2018). Ideologi the white mans burden
versi Belanda memosisikan kolonialis sebagai pembawa “pencerahan”, padahal praktik kolonial
justru memperdalam ketimpangan dan diskriminasi rasial secara sistematis. Dalam perspektif
Muthahhari, konstruksi ideologis semacam ini merupakan bentuk penindasan moral yang
berdampak jangka panjang, karena melegitimasi ketidakadilan struktural dan mewariskan
ketegangan rasial hingga masa pascakolonial.

Analisis Kolonialisme Belanda dengan Teori Muthahhari

Kolonialisme Belanda di Indonesia (1800-1945) tidak sekadar eksploitasi ekonomi,
tetapi merupakan sistem rasialis terinstitusionalisasi yang didasarkan pada paradigma
superioritas Eropa. Melalui lensa Murtadha Muthahhari, kolonialisme ini dapat dianalisis sebagai
pelanggaran terhadap tiga prinsip fundamental kemanusiaan: kesatuan asal-usul, martabat
manusia, dan standar nilai yang sejati.

Darwinisme Sosial sebagai Ideologi Kolonial: Pelanggaran terhadap Hakikat Manusia

Muthahhari menolak penerapan hukum rimba "seleksi alam" ke masyarakat manusia.
Kolonialisme Belanda justru mengoperasionalkan paham ini melalui kebijakan segregasi rasial:
Pembagian hukum (European, Inlandsch, dan Vreemde Oosterlingen rechtspraak) menciptakan
hierarki sosial berdasarkan ras, diskursus "beban orang putih" (white man's burden): Narasi ini,
sebagaimana dianalisis Frances Gouda (1995), menganggap Belanda memiliki kewajiban moral
untuk membudayakan "pribumi terbelakang" pemikiran yang persis dikritik Muthahhari sebagai
"materialisasi hubungan manusia" yang mengabaikan dimensi spiritual, dan eksploitasi
sistematis: Sistem tanam paksa (cultuurstelsel) dan kerja rodi memperlakukan manusia sebagai
alat produksi, mereduksi mereka menjadi komoditas ekonomi belaka (Stoler, 1985).

Muthahhati akan melihat ini sebagai bentuk penyembahan terhadap kekuatan material
dan pengingkaran terhadap hakikat manusia sebagai makhluk berakal dan bermoral
(Muthahhari, 1983).

Pelanggaran terhadap Prinsip Kesatuan Asal-Usul (Ummah Wahidah)

QS Al-Hujurat:13 menegaskan seluruh manusia berasal dari satu jiwa. Kolonialisme
Belanda secara sistematis merusak prinsip ini melalui politik pecah belah (divide et impera):
Memperkuat sentimen kesukuan dan menciptakan kategori "pribumi" versus "Timur Asing"
(Tionghoa, Arab), politik pecah belah (divide et impera): Memperkuat sentimen kesukuan dan
menciptakan kategori "pribumi" versus "Timur Asing" (Tionghoa, Arab), dan pendidikan
stratifikatif: Sistem pendidikan berbeda untuk Eropa dan pribumi (Europeesche Lagere School
vs. Sekolah Kelas Dua) melanggengkan ketimpangan (Sutherland, 1977).

Bagi Muthahhari, perbedaan suku dan bangsa seharusnya menjadi sarana saling
mengenal (li ta’arafu), bukan alat dominasi (Muthahhari, 1979). Kolonialisme melakukan inversi
terhadap prinsip Qur’ani ini.

Penodaan Martabat Manusia (Karamah Insan)

QS Al-Isra":70 menegaskan kemuliaan semua anak Adam. Kolonialisme melakukan
pelanggaran struktural terhadap martabat ini seperti dehumanisasi melalui hukum: Kitab UU
Hukum Pidana (KUHP) kolonial memiliki pasal-pasal khusus untuk "Inlanders" dengan
hukuman lebih berat, eksploitasi tubuh: Kerja paksa di perkebunan, sistem kontrak kuli yang
sering kali mirip perbudakan, dan penghinaan kultural: Penyebutan "inlander" mengandung

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI|78



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1
(1), 75-81, 2026

konotasi merendahkan, sebagaimana dicatat Takdir (Alisjahbana, 1966) dalam analisis
sosiologisnya.

Muthahhari membedakan antara karamah takwiniyah (martabat bawaan) dan
tashrifiyah (martabat yang diraih). Kolonialisme mengingkari kedua bentuk martabat ini baik
dengan memperlakukan pribumi sebagai tidak bermartabat sejak lahir, maupun dengan
menghalangi mereka meraih martabat melalui pendidikan dan partisipasi politik yang setara.
Penyimpangan Standar Nilai dan Kontra-Narasi Perlawanan

Kolonialisme menetapkan standar nilai materialistik-rasial: kulit putih lebih unggul.
Muthahhari menawarkan standar ketakwaan dan ilmu sebagai pengganti. Dalam konteks ini
perlawanan ulama dan pesantren dapat dibaca sebagai penegasan standar nilai alternatif.
Pesantren mempertahankan otoritas keilmuan Islam di tengas hegemoni pengetahuan kolonial
(Ismail, 2008), kebangkitan nasionalisme yang inklusif (Sarekat Islam, Budi Utomo)
mencerminkan kesadaran akan kesatuan nasib melawan diskriminasi rasial, pemikiran Soekarno
tentang Marhaenisme dan Persatuan Indonesia beresonansi dengan penolakan Muthahhari
terhadap 'ashabiyah (fanatisme kelompok).

Seperti ditegaskan (Muthahhari, Understanding Islamic Sciences , 2002), kemajuan
peradaban ditentukan oleh faktor dinamis bukan determinisme ras. Perjuangan kemerdekaan
Indonesia membuktikan bahwa yang menentukan sejarah adalah kehendak bebas dan
perjuangan moral, bukan takdir rasial.

PENGEMBANGAN KEILMUAN
Dampak Rasisme Kolonial terhadap Masyarakat Indonesia

Dalam perspektif teori rasial Murtadha Muthahhari, rasisme kolonial yang diterapkan
oleh Belanda di Indonesia menciptakan struktur sosial yang kaku dan hierarkis, di mana
mobilitas sosial hilang sepenuhnya karena status individu ditentukan secara ketat berdasarkan
ras, dengan Eropa di posisi puncak, ditkuti Timur Asing seperti Tionghoa dan Arab, serta
pribumi di dasar piramida (Obet, 2024). Kebijakan ini tidak hanya membatasi akses pribumi
terthadap pekerjaan bergengsi dan sumber daya ekonomi, tetapi juga memperkuat diferensiasi
status yang melekat secara turun-temurun, sehingga masyarakat Indonesia kehilangan dinamika
vertikal dalam stratifikasi sosialnya (Pagee, 2023). Dampak ini meluas ke ranah pendidikan, di
mana sistem kolonial menyediakan pendidikan eksklusif berkualitas tinggi hanya untuk
kelompok Eropa, sementara pribumi dibatasi pada pendidikan dasar yang mempersiapkan
mereka untuk pekerjaan kasar seperti buruh perkebunan atau kuli pelabuhan, sehingga
memperlemah kemampuan intelektual generasi mendatang (Huriani, 2021).

Lebih lanjut, perspektif Muthahhari menyoroti bagaimana rasisme kolonial memicu
munculnya kesadaran kolektif di kalangan pribumi bahwa penindasan berbasis ras merupakan
bentuk kezaliman struktural yang harus dilawan secara sadar (Sucahyo, 2021) Kesadaran ini
kemudian melahirkan gerakan kebangsaan modern yang terwujud dalam pergerakan nasional
seperti Budi Utomo dan Sarekat Islam. Dalam konteks ini, tokoh ulama anti-kolonial seperti
Haji Agus Salim dan K.H. Ahmad Dahlan memainkan peran sentral dengan mengintegrasikan
nilai-nilai Islam untuk menentang dominasi rasial dan kolonialisme. Muthahhari menekankan
bahwa perlawanan tersebut bukan sekadar reaksi emosional, melainkan transformasi ideologis
yang mengubah inferioritas rasial menjadi kekuatan persatuan umat, sehingga secara bertahap
meruntuhkan fondasi ideologis kolonialisme (Chumaedi, 2018).

KESIMPULAN

Kolonialisme Belanda di Indonesia, jika dibaca melalui perspektif teori rasial
Murtadha Muthahhari, memperlihatkan bahwa penjajahan bukan semata persoalan penguasaan
wilayah dan eksploitasi ekonomi, melainkan juga proyek ideologis yang berakar pada rasisme

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI|79



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1
(1), 75-81, 2026

struktural. Sistem klasifikasi rasial yang menempatkan Eropa sebagai kelompok superior dan
pribumi sebagai kelas terendah merupakan manifestasi nyata dari aSabiyyah jahiliyyah, yakni
fanatisme kelompok yang mengabaikan prinsip kesetaraan manusia. Dengan demikian,
kolonialisme Belanda dapat dipahami sebagai bentuk kezaliman sistemik yang bertentangan
secara fundamental dengan nilai-nilai kemanusiaan dan keadilan universal.

Secara teoretis, pemikiran Muthahhari memberikan kerangka kritis yang relevan untuk
membaca praktik kolonialisme modern, khususnya dalam menjelaskan bagaimana rasisme
berfungsi sebagai legitimasi moral dan politik bagi dominasi kekuasaan. Konsep kesetaraan
manusia yang didasarkan pada ketakwaan, bukan ras atau keturunan, menawarkan antitesis
terhadap ideologi kolonial yang memproduksi hierarki sosial secara artifisial. Hal ini
memperkaya kajian sejarah kolonial dengan pendekatan etika-filosofis Islam yang jarang
digunakan dalam analisis kolonialisme di Indonesia.

Dari sisi praktis, analisis ini memiliki implikasi penting bagi pemahaman realitas sosial
Indonesia kontemporer, terutama dalam membaca jejak-jejak rasisme dan ketimpangan
struktural yang masih bertahan pascakolonial. Pola diskriminasi, eksklusi sosial, dan inferiorisasi
kelompok tertentu tidak dapat dilepaskan dari warisan sistem kolonial yang dibangun di atas
fondasi rasial. Oleh karena itu, upaya membangun keadilan sosial dan kesetaraan warga negara
perlu disertai dengan kesadaran historis akan akar kolonial dari berbagai bentuk ketidakadilan
tersebut.

Lebih lanjut, kajian ini menegaskan bahwa rasisme kolonial justru melahirkan
konsekuensi yang berlawanan dengan tujuan penjajahan, yakni tumbuhnya kesadaran kolektif di
kalangan pribumi untuk melawan penindasan berbasis ras. Kesadaran ini menjadi basis ideologis
bagi lahirnya gerakan kebangsaan modern, di mana nilai-nilai Islam berperan sebagai sumber
etika perlawanan terhadap dominasi kolonial. Dalam kerangka Muthahhari, perlawanan tersebut
merupakan proses transformasi moral yang mengubah kondisi inferioritas menjadi kekuatan
solidaritas dan persatuan.

Sebagai penutup, penelitian ini masih membuka ruang luas untuk kajian lanjutan.
Analisis komparatif antara pemikiran Muthahhari dan pemikir anti-rasisme lainnya, baik dari
tradisi Islam maupun Barat, dapat memperkaya perspektif tentang kolonialisme dan rasisme
global. Selain itu, penelitian empiris mengenai bagaimana warisan aSabiyyah kolonial
termanifestasi dalam relasi sosial, pendidikan, dan kebijakan publik di Indonesia masa kini juga
menjadi agenda penting bagi studi selanjutnya. Ruang-ruang analisis ini diharapkan dapat
memperdalam pemahaman kritis terhadap kolonialisme, tidak hanya sebagai peristiwa sejarah,
tetapi sebagai persoalan moral dan struktural yang masih relevan hingga hari ini.

DAFTAR PUSTAKA

Alisjahbana. (1966). Sociology of the Indonesian Society. P.T. Pembangunan.

Asrul, A. A, Sianturi, D. ., Tarigan, A. E., Sithotang, M., & Sinaga, R. (2024). Konstruksi Rasial
Masyarakat Indonesia pada Masa Kolonial . JAHE: Jurnal Akuntansi Hukum dan
Edukasi.

Chumaedi, A. (2018). Pemikiran Murtadha Muthahhari Tentang Negara dan Masyarakat serta
Pandangannya terhadap Revolusi Islam Iran. Journal of Government and Civil
Society.

Fahriza, N. (2022). Diferensiasi Laki-Laki dan Perempuan dan Keadilan Gender Menurut
Murthadha Muthahhari. Riau: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
Repository.

Gouda, F. (1995). Dutch Culture Overseas: Colonial Practice in the Netherlands Indies, 1900-
1942. Amsterdam: Amsterdam University Press.

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI|80



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1
(1), 75-81, 2026

Ismail, F. (2008). "Islamic Modernism and the Ethics of Colonialism". Studia Islamika.

Jarmoko, B. S. (2025, Februari 6). Pengadilan Era Kolonial Belanda dari Landraad Sampai
Hooggerechtshof. Retrieved Desember 15, 2025, from
https://www.dandapala.com/article/detail/ pengadilan-era-kolonial-belanda-dari-
landraad-sampai-hooggerechtshof

Muthahhari, M. ( 1993). Sayri dar Nahj al-Balaghah (A Journey Through Nahj al-Balaghah).
Tehran: Intisharat-e Sadra.

Muthahhari, M. (1979). Al-Adab al-Mu ‘asharah ma‘a al-Qur’an. Beirut: Dar al-Zahra.

Muthahhari, M. (1983.). Man and Faith. Tehran: Islamic Propagation Organization. Tehran:
Islamic Propagation Organization.

Muthahhari, M. (2001). Divine Justice . Qom: Sadra Publication.

Muthahhari, M. (2002). Understanding Islamic Sciences . London: ICAS Press.

Obet, R. (2024, Januari 25). Mengungkap Akar Isu Rasisme di Indonesia Sejak Zaman Kolonial.
Dipetik Desember 15, 2025, dati
https://fib.unair.ac.id/fib/2024/01/25/mengungkap-akat-isu-rasisme-di-indonesia-
sejak-zaman-kolonial /

Sereliciouz. (2020, Juli 6). Politik Etis — Sejarah Kelas 11. Dipetik Desember 15, 2025, dari
https:/ /www.quipper.com/id/blog/mapel/sejarah/politik-etis-sejarah-kelas-11/

Stoler, A. (1985). Capitalism and Confrontation in Sumatra's Plantation Belt. Yale University
Press.

Sugianto, R. A. (2024). Konsep Keadilan dalam Pandangan Murtadha Mutahahhari. Jakarta:
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta Repository.

Sutherland, H. (1977). "The Making of a Bureaucratic Elite". Journal of Southeast Asian Studies.

KOLONIALISME BELANDA DI INDONESIA DALAM PERSPEKTIF TEORI RASIAL MURTADHA
MUTHAHHARI |81



