
 Volume 1 No. 1 Januari 2026, Hal 82-93 
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/adabia/index  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|82 

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN 
FOUCAULT 

Palendika Alandira1, Ridho Hidayat2 

Universitas Islam Sunan Gunung Djati Bandung  
1Email: Palendika27@gmail.com  

 

Diterima: 24 Desember, 2025. Direvisi: 10 Januari, 2026 
 

 

 
ABSTRACT 

This article discusses the concept of the regime of truth in Michel Foucault’s thought and reflects on the position of literature 
within networks of power–knowledge. Departing from Foucault’s critique of the modern understanding of truth as neutral 
and universal, this study views truth as the product of discursive practices that are always bound to relations of power and 
specific historical conditions. Within this framework, literature is not positioned merely as an aesthetic object, but as a 
discursive practice that operates both within and at the margins of regimes of truth. This research employs a qualitative 
philosophical approach using library research methods and conceptual hermeneutic analysis of Michel Foucault’s major 
works as well as relevant secondary literature. The findings indicate that literature occupies an ambivalent position: it is 
subject to mechanisms of meaning production regulated by power, yet it also possesses critical potential to disrupt and 
problematize established truth claims. Through linguistic disobedience, semantic ambiguity, and the formation of alternative 
subjectivities, literature can be understood as a space for epistemological critique and a praxis of freedom.Thus, this article 
asserts that, from a Foucauldian perspective, literature is not a source of counter-truth, but rather a reflective field that 
questions how truth is produced, legitimized, and operated within modern society. 
 
 

Keywords: Michel Foucault; Regime of Truth; Literature; Discourse; Power; Subjectivity 
 

ABSTRAK 
Artikel ini membahas konsep rezim kebenaran dalam pemikiran Michel Foucault serta merefleksikan 
posisi sastra di dalam jaringan kuasa-pengetahuan. Berangkat dari kritik Foucault terhadap pemahaman 
modern tentang kebenaran yang dianggap netral dan universal, tulisan ini memandang kebenaran sebagai 
hasil dari praktik diskursif yang selalu terikat pada relasi kekuasaan dan kondisi historis tertentu. Dalam 
kerangka tersebut, sastra tidak diposisikan sebagai objek estetis semata, melainkan sebagai praktik wacana 
yang beroperasi di dalam dan sekaligus di pinggiran rezim kebenaran. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif-filosofis dengan metode studi kepustakaan dan analisis konseptual-hermeneutik 
terhadap karya-karya utama Michel Foucault serta literatur sekunder yang relevan. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa sastra menempati posisi ambivalen: ia tunduk pada mekanisme produksi makna 
yang diatur oleh kekuasaan, tetapi juga memiliki potensi kritis untuk mengganggu dan 
memproblematisasi klaim-klaim kebenaran yang mapan. Melalui ketidakpatuhan bahasa, ambiguitas 
makna, dan pembentukan subjektivitas alternatif, sastra dapat dipahami sebagai ruang kritik 
epistemologis dan praksis kebebasan. Dengan demikian, artikel ini menegaskan bahwa sastra dalam 
perspektif Foucauldian bukanlah sumber kebenaran tandingan, melainkan medan reflektif yang 
mempertanyakan cara kebenaran diproduksi, dilegitimasi, dan dioperasikan dalam masyarakat modern. 

Kata kunci: Michel Foucault; Rezim Kebenaran; Sastra; Wacana; Kekuasaan; Subjektivitas 

PENDAHULUAN 

Dalam tradisi filsafat modern, kebenaran kerap dipahami sebagai sesuatu yang netral, 
objektif, dan terlepas dari relasi kekuasaan. Kebenaran dianggap hadir sebagai hasil 
korespondensi antara pernyataan dan realitas, sementara bahasa diposisikan sebagai medium 
transparan yang sekadar merepresentasikan dunia. Namun, pemikiran Michel Foucault 
menggugat asumsi tersebut secara radikal. Bagi Foucault, kebenaran tidak pernah berdiri di luar 

https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/adabia/index
mailto:Palendika27@gmail.com


Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|83 

sejarah, melainkan selalu diproduksi, didistribusikan, dan dilegitimasi melalui apa yang ia sebut 
sebagai regime of truth sebuah konfigurasi wacana, institusi, praktik sosial, dan relasi kuasa yang 
menentukan apa yang dapat dikatakan benar dan oleh siapa kebenaran itu diucapkan. 

Konsep rezim kebenaran menandai pergeseran penting dalam filsafat pengetahuan. 
Kebenaran tidak lagi dipahami sebagai entitas universal yang otonom, tetapi sebagai hasil dari 
mekanisme kekuasaan yang bekerja secara produktif (Zaidan, 2020). Dalam kerangka ini, ilmu 
pengetahuan, hukum, agama, dan institusi sosial lainnya berfungsi sebagai aparatus yang 
menormalisasi cara berpikir dan berbicara tertentu. Wacana tidak sekadar merefleksikan realitas, 
melainkan membentuk realitas itu sendiri, termasuk dalam membangun subjek, norma, dan 
batas-batas makna yang sah (Salsabila et al., 2025) Di tengah dominasi rezim kebenaran yang 
dilembagakan tersebut, posisi sastra menjadi problematis sekaligus strategis. Sastra sering 
dipandang sebagai wilayah imajinasi, estetika, atau ekspresi subjektif yang berada di luar ranah 
kebenaran. Namun, dalam perspektif Foucauldian, pemisahan antara sastra dan kebenaran tidak 
bersifat alamiah, melainkan merupakan hasil dari konfigurasi wacana tertentu. Sastra justru 
beroperasi sebagai ruang diskursif yang unik: ia tidak sepenuhnya tunduk pada kriteria kebenaran 
ilmiah, tetapi juga tidak sepenuhnya terlepas dari relasi kuasa yang membentuk produksi makna. 

 Pemikiran Foucault menunjukkan bahwa setiap rezim kebenaran tidak hanya bekerja 
melalui larangan dan represi, melainkan melalui produksi diskursus yang tampak rasional dan 
alamiah. Kebenaran dipelihara melalui mekanisme seleksi apa yang boleh dibicarakan, 
bagaimana sesuatu dibicarakan, dan siapa yang berhak berbicara. Dalam konteks ini, bahasa 
menjadi instrumen utama kekuasaan, bukan sebagai alat netral, melainkan sebagai medan 
pertarungan makna (Syafiuddin, 2018). Sastra, yang sepenuhnya bergantung pada bahasa, 
dengan demikian tidak mungkin berada di luar jaringan kuasa tersebut. Namun, Foucault juga 
membuka kemungkinan lain: bahwa di dalam bahasa yang sama, terdapat potensi untuk 
pembalikan dan penyimpangan. Sastra, melalui gaya, metafora, ambiguitas, dan pelanggaran 
terhadap konvensi representasi, dapat menghadirkan bentuk ujaran yang tidak sepenuhnya dapat 
ditangkap oleh logika rezim kebenaran yang dominan. Ia tidak mengklaim kebenaran dalam 
pengertian ilmiah, tetapi justru menyingkap keterbatasan klaim kebenaran itu sendiri. Dalam 
pengertian ini, sastra bukan antitesis kebenaran, melainkan kritik imanen terhadap cara 
kebenaran diproduksi dan dilegitimasi (Rohanda, 2005). 

Posisi sastra menjadi semakin signifikan jika dibaca melalui pendekatan genealogi 
Foucault. Genealogi tidak mencari asal-usul yang murni atau esensi tetap, melainkan menelusuri 
bagaimana praktik, konsep, dan institusi terbentuk melalui kontingensi sejarah dan relasi kuasa 
(Ratna, 2013). Sastra, sebagai praktik diskursif, turut berpartisipasi dalam proses tersebut baik 
dengan mereproduksi norma yang ada maupun dengan mengganggunya. Dengan demikian, 
sastra dapat dipahami sebagai arsip alternatif yang merekam ketegangan antara kekuasaan dan 
kemungkinan perlawanan di tingkat wacana (Arianty et al., 2020). Dalam kerangka ini, sastra 
juga berkaitan erat dengan persoalan subjektivitas. Foucault menolak gagasan subjek sebagai 
entitas otonom yang mendahului bahasa dan kekuasaan. Subjek justru dibentuk melalui praktik 
diskursif yang menormalkan cara berpikir, merasakan, dan bertindak. Sastra, sebagai ruang 
eksperimentasi bahasa, membuka kemungkinan pembentukan subjektivitas yang tidak 
sepenuhnya patuh pada pola-pola dominan. Ia menghadirkan suara-suara yang terpinggirkan, 
bentuk-bentuk pengalaman yang tidak terartikulasikan dalam wacana resmi, serta cara-cara lain 
dalam memaknai diri dan dunia. 

Selain itu, pembahasan mengenai posisi sastra dalam rezim kebenaran Foucauldian juga 
berkaitan dengan kritik atas modernitas. Proyek modernitas, dengan penekanannya pada 
rasionalitas, klasifikasi, dan normalisasi, cenderung memisahkan secara tegas antara pengetahuan 
yang sah dan yang tidak sah. Sastra sering kali ditempatkan di wilayah “yang tidak ilmiah”, 
sehingga kehilangan otoritas epistemiknya. Akan tetapi, justru melalui posisinya yang ambigu 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|84 
 

tersebut, sastra dapat berfungsi sebagai cermin retak bagi rasionalitas modern—menampakkan 
apa yang disingkirkan, disenyapkan, atau dianggap tidak relevan oleh rezim kebenaran dominan. 

Oleh karena itu, menempatkan sastra dalam pemikiran Foucault bukan sekadar soal 
mengaitkan teori kekuasaan dengan praktik estetika, melainkan usaha filosofis untuk 
memikirkan ulang hubungan antara kebenaran, bahasa, dan kebebasan. Sastra tidak diposisikan 
sebagai sumber kebenaran alternatif yang menggantikan ilmu pengetahuan, melainkan sebagai 
ruang kritis yang mempertanyakan fondasi epistemologis dari klaim-klaim kebenaran itu sendiri. 
Di sinilah relevansi filsafat Foucault bagi kajian sastra menemukan momentumnya: bukan untuk 
mengukuhkan sastra sebagai disiplin pengetahuan yang otonom, tetapi untuk memahami sastra 
sebagai praktik wacana yang terus-menerus bernegosiasi dengan kekuasaan. 

Begitu pula, sastra dapat dipahami sebagai medan yang ambigu dalam rezim kebenaran. 
Di satu sisi, ia dapat direduksi sebagai wacana marginal yang tidak memiliki otoritas epistemik. 
Di sisi lain, justru karena posisinya yang tidak sepenuhnya dilembagakan, sastra memiliki potensi 
untuk mengganggu, meretakkan, atau menyingkap mekanisme kekuasaan yang tersembunyi di 
balik klaim-klaim kebenaran yang mapan. Sastra menjadi ruang di mana bahasa dapat berfungsi 
secara tidak patuh, melampaui normalisasi makna, dan membuka kemungkinan cara berpikir 
yang berbeda (Suci Novianti et al., 2025). 

Artikel ini bertujuan untuk merefleksikan konsep rezim kebenaran dalam pemikiran 
Michel Foucault serta menelaah posisi sastra di dalamnya secara filosofis. Dengan menggunakan 
pendekatan konseptual dan hermeneutik, tulisan ini tidak berangkat dari analisis teks sastra 
tertentu, melainkan dari pembacaan atas gagasan-gagasan kunci Foucault tentang wacana, 
kekuasaan, dan kebenaran. Pertanyaan utama yang diajukan adalah: bagaimana sastra diposisikan 
dalam jaringan kuasa-pengetahuan menurut Foucault, dan sejauh mana sastra dapat dipahami 
sebagai ruang kritik terhadap rezim kebenaran modern? Melalui pembahasan ini, artikel 
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi kajian filsafat sastra dengan 
menempatkan sastra bukan sekadar sebagai objek estetik, melainkan sebagai praktik wacana 
yang memiliki implikasi epistemologis dan politis. Dengan demikian, sastra tidak hanya dipahami 
sebagai cermin realitas, tetapi sebagai arena di mana kebenaran dinegosiasikan, dipersoalkan, 
dan bahkan dilawan. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif–filosofis dengan jenis penelitian studi 
kepustakaan (library research). Metodologi ini dipilih karena fokus kajian tidak terletak pada 
analisis objek sastra tertentu, melainkan pada penelusuran, pemaknaan, dan pengembangan 
gagasan konseptual Michel Foucault mengenai rezim kebenaran serta implikasinya terhadap 
posisi sastra dalam jaringan kuasa-pengetahuan. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan 
konseptual dan hermeneutik-filosofis. Pendekatan konseptual bertujuan untuk mengidentifikasi, 
mengelaborasi, dan memetakan konsep-konsep kunci dalam pemikiran Foucault seperti 
discourse, power/knowledge, regime of truth, subjectivation, dan genealogy (Rohanda, 2016). 
Sementara itu, pendekatan hermeneutik digunakan untuk menafsirkan teks-teks filsafat Foucault 
secara kritis dengan memperhatikan konteks historis, epistemologis, dan problematik yang 
melatarbelakangi lahirnya konsep-konsep tersebut. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas dua jenis, yaitu sumber primer dan sumber 
sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya utama Michel Foucault, terutama yang berkaitan 
dengan persoalan kebenaran, wacana, dan kekuasaan, seperti The Archaeology of Knowledge, 
Discipline and Punish, Power/Knowledge, serta The History of Sexuality. Sumber sekunder 
berupa buku, artikel jurnal, dan tulisan ilmiah lain yang membahas pemikiran Foucault, filsafat 
sastra, serta relasi antara sastra, bahasa, dan kekuasaan. Sumber sekunder digunakan untuk 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|85 

memperkaya perspektif, memperkuat argumen, dan memposisikan penelitian ini dalam 
diskursus akademik yang lebih luas. 

Pengumpulan data dilakukan melalui teknik pembacaan kritis dan selektif terhadap teks-
teks filosofis yang relevan. Proses ini melibatkan pencatatan konsep, argumen, serta relasi antar 
gagasan yang berkaitan dengan rezim kebenaran dan posisi sastra. Pembacaan tidak dilakukan 
secara deskriptif semata, melainkan secara analitis-kritis untuk menyingkap asumsi epistemologis 
dan implikasi politis dari pemikiran yang dibahas. Analisis data dilakukan melalui tiga tahapan 
utama. Pertama, eksplorasi konseptual, yaitu mengidentifikasi dan mendefinisikan konsep-
konsep kunci dalam pemikiran Foucault yang relevan dengan tema penelitian. Kedua, analisis 
relasional, yaitu menelaah keterkaitan antara konsep rezim kebenaran dengan wacana sastra 
sebagai praktik diskursif. Ketiga, refleksi kritis, yaitu mengevaluasi posisi sastra dalam kerangka 
Foucauldian serta menyoroti potensi sastra sebagai ruang kritik terhadap mekanisme produksi 
kebenaran yang dominan.  

Analisis ini tidak bertujuan untuk menarik generalisasi empiris, melainkan untuk 
membangun argumentasi filosofis yang koheren dan sistematis. Dengan demikian, validitas 
penelitian ini terletak pada konsistensi logis, ketepatan interpretasi, dan kedalaman refleksi 
teoretis. Penelitian ini dibatasi pada pembahasan pemikiran Michel Foucault dan tidak 
dimaksudkan untuk membandingkannya secara langsung dengan pemikir lain atau 
mengaplikasikannya pada analisis teks sastra tertentu. Pembatasan ini dilakukan untuk menjaga 
fokus kajian pada refleksi filosofis mengenai rezim kebenaran dan posisi sastra sebagai praktik 
wacana. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

. 1. Rezim Kebenaran sebagai Mekanisme Produksi Makna 
 Hasil pembacaan konseptual terhadap pemikiran Michel Foucault menunjukkan bahwa 
kebenaran, dalam kerangka Foucauldian, tidak pernah bersifat netral atau transenden. 
Kebenaran selalu terikat pada kondisi historis tertentu dan bekerja melalui mekanisme sosial-
politik yang konkret. Foucault secara eksplisit menolak gagasan bahwa kebenaran adalah sesuatu 
yang berada di luar kekuasaan. Ia menyatakan: 

 “Truth is not outside power, or lacking in power… truth is a thing of this world: it is produced only 
by virtue of multiple forms of constraint.” (Foucault, 1980). 

 Pernyataan ini menegaskan bahwa kebenaran bukanlah hasil korespondensi murni antara 
bahasa dan realitas, melainkan efek dari relasi kuasa yang mengatur produksi, sirkulasi, dan 
legitimasi wacana. Rezim kebenaran (regime of truth) berfungsi sebagai seperangkat prosedur 
yang menentukan: apa yang dianggap benar, siapa yang berhak berbicara, serta institusi apa yang 
memiliki otoritas epistemik. 
 Bayangkan sejenak bahwa selama ini kita keliru dalam memandang "kebenaran". Kita 
sering menganggap kebenaran sebagai sebuah permata tersembunyi yang murni, tergeletak di 
alam semesta, menunggu untuk ditemukan oleh pikiran yang jernih dan bahasa yang tepat. Kita 
membayangkan bahwa jika kita membersihkan kabut ideologi dan kepentingan politik, maka 
kebenaran yang sejati akan bersinar dengan sendirinya. Namun, bagi Michel Foucault, 
pandangan romantis ini adalah ilusi terbesar sejarah pemikiran manusia. Dalam karyanya 
Power/Knowledge (1980), ia mengajak kita menapaki realitas yang jauh lebih keras dan 
pragmatis: bahwa kebenaran tidak pernah duduk di luar kekuasaan, melainkan "benda duniawi" 
yang diproduksi di dalam lumpur pergulatan sosial. Kebenaran, dalam narasi Foucault, bukanlah 
sebuah cermin yang memantulkan realitas secara sempurna tanpa cacat. Sebaliknya, kebenaran 
adalah sebuah "efek" atau hasil produksi. Layaknya sebuah pabrik, masyarakat memiliki 
mekanisme raksasa yang bekerja siang dan malam untuk memilah, menyaring, dan akhirnya 
mencetak label "benar" pada gagasan tertentu, sembari membuang gagasan lain ke tong sampah 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|86 
 

"kesalahan" atau "ketidakwarasan". Proses seleksi ini tidak terjadi secara alamiah, melainkan 
diatur oleh apa yang disebut Foucault sebagai "Rezim Kebenaran". 
 Rezim ini bekerja seperti arsitektur tak kasat mata yang menentukan aturan main. Ia 
menetapkan prosedur-prosedur ketat tentang bagaimana sebuah pernyataan bisa divalidasi. Di 
era modern kita, misalnya, rezim ini menempatkan sains dan data statistik di puncak hierarki. 
Sebuah pernyataan baru akan dianggap "benar" jika ia lulus uji laboratorium, memiliki catatan 
kaki, atau didukung oleh angka-angka. Tanpa prosedur ini meskipun mungkin memiliki nilai 
kearifan yang dalam sebuah wacana akan sulit mendapatkan status sebagai kebenaran. Rezim 
inilah yang mendiktekan "tata cara" bagi realitas untuk menampakkan dirinya. 
 Narasi tentang kebenaran ini tidak bisa dipisahkan dari siapa yang memegang stempel 
otoritas. Dalam panggung sosial, tidak semua orang memiliki hak suara yang sama. Rezim 
kebenaran menentukan siapa yang memiliki otoritas epistemik siapa yang "boleh" bicara dan 
didengarkan. Ketika seorang dokter berbicara tentang kesehatan, seorang hakim berbicara 
tentang keadilan, atau seorang ilmuwan berbicara tentang iklim, ucapan mereka seketika berubah 
menjadi fakta. Mereka adalah agen-agen yang diberi mandat oleh institusi universitas, rumah 
sakit, pengadilanuntuk memproduksi kebenaran. Di sini, kita melihat bahwa apa yang kita terima 
sebagai fakta sering kali hanyalah opini yang telah diberi seragam dinas dan legitimasi 
institusional. 
 Puncaknya, hubungan ini membentuk sebuah siklus yang tak terputus. Kekuasaan 
membutuhkan kebenaran untuk melegitimasi tindakannya; seorang penguasa tidak bisa sekadar 
menindas, ia butuh ilmu hukum, sosiologi, atau ekonomi untuk membenarkan kebijakannya 
sebagai sesuatu yang "rasional" dan "perlu". Sebaliknya, produksi pengetahuan membutuhkan 
kekuasaan; riset butuh dana, universitas butuh izin negara, dan sirkulasi buku butuh pasar. Jadi, 
kebenaran dan kekuasaan saling memproduksi dan memperkuat satu sama lain. Dengan 
demikian, memahami kebenaran bukan lagi soal mencari kesesuaian antara kata dan benda, 
melainkan memahami pertarungan politik. Setiap kali kita bertanya "apakah ini benar?", 
Foucault menyarankan kita untuk bertanya lebih jauh: "siapa yang diuntungkan jika hal ini 
dianggap benar?" dan "prosedur kekuasaan apa yang memungkinkan hal ini hadir sebagai 
kebenaran?". 
  Dalam konteks ini, kebenaran bersifat operasional. Ia bekerja bukan terutama untuk 
mengungkap realitas, tetapi untuk mengatur realitas. Sebagaimana ditegaskan Foucault: 
 “Each society has its regime of truth, its ‘general politics’ of truth.” (Foucault, Power/Knowledge, 
1980), Kutipan  ini menunjukkan bahwa rezim kebenaran bukan sekadar konsep abstrak, 
melainkan struktur aktif yang membentuk horizon berpikir masyarakat. Kebenaran menjadi 
norma, dan norma tersebut berfungsi sebagai instrumen normalisasi. 
 
2. Wacana dan Sastra sebagai Formasi Diskursif 
 Dalam The Archaeology of Knowledge, Foucault memperkenalkan konsep formasi 
diskursif, yakni sistem aturan yang memungkinkan munculnya pernyataan-pernyataan tertentu 
dalam periode historis tertentu. Wacana tidak dipahami sebagai kumpulan teks, melainkan 
sebagai praktik yang menghasilkan objek, subjek, dan kebenaran. 
  “Discourses are not about objects; they do not identify objects, they constitute them.” (Foucault, 
1972). 
 Dalam kerangka ini, sastra tidak dapat direduksi menjadi ekspresi individual pengarang 
atau sekadar representasi realitas sosial. Sastra merupakan praktik diskursif yang beroperasi di 
dalam dan sekaligus di pinggiran rezim kebenaran. Ia tunduk pada aturan bahasa dan 
pengetahuan zamannya, namun tidak sepenuhnya dikendalikan oleh logika epistemik ilmiah. 
Hasil refleksi konseptual menunjukkan bahwa posisi sastra bersifat ambivalen. Di satu sisi, sastra 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|87 

berada dalam jaringan wacana yang sama dengan pengetahuan lain. Di sisi lain, sastra 
mengganggu stabilitas wacana tersebut melalui ambiguitas, metafora, dan penyimpangan makna. 
 Terry Eagleton menegaskan hal ini dengan menyatakan:“Literature is not innocent: it is deeply 
implicated in the structures of power that produce it.”(Eagleton, 1983). 
 Namun keterlibatan sastra dalam struktur kuasa tidak identik dengan kepatuhan total. 
Justru dalam ketegangan inilah posisi kritis sastra dapat dipahami. Mari kita menelusuri 
pemikiran Michel Foucault dalam The Archaeology of Knowledge dengan mengubah cara 
pandang kita terhadap bahasa. Selama ini, kita sering menganggap bahasa hanya sebagai alat 
netral untuk menunjuk benda-benda yang sudah ada di sekeliling kita seolah-olah dunia ini sudah 
lengkap dengan labelnya, dan tugas kita hanya membacanya. Namun, Foucault membalik logika 
ini melalui konsep "formasi diskursif". Ia mengajak kita memahami bahwa wacana bukanlah 
sekadar kumpulan teks atau pidato, melainkan sebuah sistem aturan tak kasat mata yang bekerja 
di balik layar sejarah. Sistem inilah yang menentukan apa yang bisa dikatakan dan apa yang harus 
dibungkam pada era tertentu. 
 Dalam pandangan ini, wacana memiliki kekuatan yang jauh lebih "mengerikan" dan 
kreatif: ia tidak menunjuk objek, melainkan menciptakannya. Sebuah objek pengetahuan 
misalnya "kriminalitas" atau "kegilaan" tidak serta-merta ada begitu saja di alam sebagai fakta 
baku. Ia baru mewujud sebagai objek yang bisa dipelajari dan ditangani ketika wacana (hukum, 
medis, psikologi) membentuk batasan-batasannya, memberinya nama, dan mengaturnya dalam 
hierarki ilmu. Jadi, ketika kita berbicara, kita tidak sedang mendeskripsikan dunia, tetapi kita 
sedang mengonstruksi dunia itu sendiri melalui aturan-aturan main yang berlaku di zaman kita. 
 Lantas, di mana posisi sastra dalam mesin raksasa pembentuk realitas ini? Dalam kerangka 
berpikir Foucault, kita harus berhenti melihat sastra secara romantis hanya sebagai curahan hati 
seorang jenius yang kesepian atau sekadar cermin yang memantulkan kondisi sosial masyarakat. 
Sastra adalah sebuah praktik diskursif sebuah tindakan berbahasa yang terikat kuat pada 
zamannya. Sebuah novel atau puisi tidak lahir dari ruang hampa; ia disusun dari bahan-bahan 
yang disediakan oleh zamannya: bahasa yang tersedia, nilai moral yang berlaku, dan batas-batas 
pengetahuan yang ada saat itu. Sastra bernapas dalam udara yang sama dengan hukum, sains, 
dan agama. 
 Namun, di sinilah letak keunikan dan paradoks sastra yang membuatnya berbeda dari 
wacana ilmiah. Jika wacana ilmiah (seperti biologi atau sosiologi) bekerja keras untuk 
menstabilkan makna memastikan A adalah A dan bukan B maka sastra justru bermain-main di 
zona ambiguitas. Sastra menduduki posisi yang ambivalen atau mendua. Di satu sisi, ia adalah 
"anak kandung" dari rezim kebenaran zamannya karena ia menggunakan bahasa dan struktur 
yang sama. Namun di sisi lain, sastra adalah "anak pembangkang" yang terus-menerus 
mengganggu kemapanan tersebut. Melalui metafora, fiksi, dan permainan kata, sastra menyusup 
ke dalam aturan bahasa yang kaku dan membelokkan maknanya. Ia berada di dalam sistem, tapi 
kakinya berpijak di pinggiran, selalu siap untuk menggelincirkan kepastian yang dibangun oleh 
kekuasaan. Hal inilah yang dipertegas oleh Terry Eagleton ketika ia mengingatkan kita bahwa 
sastra "tidaklah polos" (not innocent). Kita tidak bisa memandang karya sastra sebagai benda 
suci yang terpisah dari kotornya politik duniawi. Sastra sangat terlibat, bahkan berlumuran 
dengan struktur kekuasaan yang memproduksinya. Ia dibentuk oleh ideologi kelas, gender, dan 
institusi pendidikan yang melegitimasinya. Namun, pernyataan bahwa sastra "terlibat dalam 
kekuasaan" tidak berarti sastra tunduk sepenuhnya atau menjadi budak kekuasaan. 
 Justru dalam ketidakpolosan itulah kekuatan kritis sastra muncul. Karena ia lahir dari 
dalam perut kekuasaan namun memiliki lisensi untuk berimajinasi (fiksi), sastra mampu 
menyingkap apa yang disembunyikan oleh wacana resmi. Ia bisa menuruti aturan main hanya 
untuk memparodikannya, atau menggunakan bahasa penguasa untuk menceritakan penderitaan 
yang dibungkam. Sastra menjadi ruang di mana "kebenaran" yang mapan diuji, diguncang, dan 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|88 
 

dipertanyakan, bukan dengan menolaknya dari luar, melainkan dengan membongkarnya dari 
dalam. 
 
3. Sastra dan Kritik terhadap Klaim Kebenaran Modern 
 Hasil bacaan memperlihatkan bahwa dalam rezim kebenaran modern yang ditandai oleh 
rasionalitas ilmiah, klasifikasi, dan objektivitas sastra sering ditempatkan sebagai wacana “non-
kognitif”. Sastra dianggap tidak menghasilkan pengetahuan yang sah. Namun, dalam perspektif 
Foucauldian, pembedaan tersebut merupakan efek dari kekuasaan epistemik modern. 
 Foucault sendiri mengkritik modernitas karena obsesinya terhadap klasifikasi dan 
normalisasi. Dalam Discipline and Punish, ia menunjukkan bagaimana rasionalitas modern 
bekerja melalui teknik-teknik pengawasan dan regulasi: 
  “Discipline produces subjected and practiced bodies.” (Foucault, 1976) 
 Sastra, dalam konteks ini, dapat dibaca sebagai praktik bahasa yang menolak disiplin 
makna. Ia tidak tunduk sepenuhnya pada tuntutan koherensi, verifikasi, dan utilitas. Oleh karena 
itu, sastra berpotensi membuka ruang refleksi kritis terhadap klaim kebenaran yang mapan. 
Paul Rabinow menafsirkan posisi ini dengan menyatakan:“Foucault’s critique does not replace truth 
with fiction, but destabilizes the conditions under which truth claims are made.”(Rabinow, The Foucault 
Reader, 1984) 
 Dalam panggung peradaban modern yang kita huni saat ini, terdapat sebuah garis 
demarkasi yang tegas dan sering kali kejam: pemisahan antara "pengetahuan yang serius" dan 
"sekadar hiburan". Rezim kebenaran modern, yang sangat mendewakan rasionalitas ilmiah, data 
terukur, dan objektivitas, cenderung memandang sastra dengan sebelah mata. Sastra sering kali 
diposisikan sebagai wacana "non-kognitif" sesuatu yang indah untuk dinikmati di waktu 
senggang, tetapi dianggap tidak menyumbangkan pengetahuan yang sah atau valid tentang 
realitas. Novel dan puisi dianggap sebagai bunga tidur, sementara laporan lab dan statistik 
dianggap sebagai cermin dunia nyata. Namun, jika kita meminjam kacamata Michel Foucault, 
pembedaan tajam ini bukanlah sebuah fakta alamiah, melainkan sebuah efek dari bekerjanya 
kekuasaan epistemik modern yang ingin memonopoli definisi kebenaran. 
 Foucault mengajak kita untuk mencurigai obsesi modernitas terhadap ketertiban. Dalam 
karyanya Discipline and Punish, ia membongkar bagaimana masyarakat modern dibangun di 
atas hasrat untuk mengawasi, mengklasifikasikan, dan mendisiplinkan segala hal. Ia 
menunjukkan bahwa rasionalitas modern bekerja layaknya sebuah penjara panoptikon atau 
barak militer: tujuannya adalah menghasilkan tubuh-tubuh yang patuh dan terlatih (subjected 
and practiced bodies). Namun, pendisiplinan ini tidak hanya berlaku pada tubuh fisik manusia, 
melainkan juga pada bahasa dan pikiran. Bahasa yang "benar" menurut standar modern adalah 
bahasa yang efisien, transparan, tunggal maknanya, dan produktif secara ekonomi. Segala bentuk 
bahasa yang tidak memenuhi kriteria tersebut harusepinggirkan atau dilabeli sebagai tidak 
rasional. 
 Di sinilah sastra hadir sebagai anomali yang menantang. Sastra bisa dibaca sebagai sebuah 
praktik bahasa yang "mangkir" atau menolak untuk didisiplinkan. Ketika wacana ilmiah 
menuntut kepastian dan ketunggalan makna, sastra justru merayakan ambiguitas dan metafora. 
Ketika birokrasi menuntut kegunaan (utilitas) yang praktis, sastra sering kali hadir tanpa tujuan 
praktis yang jelas selain untuk merenung atau bermain-main dengan imajinasi. Sastra adalah 
pemberontakan sunyi terhadap "polisi bahasa" yang ingin membekukan makna. Karena ia tidak 
tunduk sepenuhnya pada tuntutan verifikasi dan koherensi logis yang kaku, sastra memiliki 
keleluasaan untuk menyelinap ke wilayah-wilayah yang tidak bisa dijangkau oleh sains. 
 Namun, penting untuk memahami penafsiran Paul Rabinow agar kita tidak terjebak dalam 
nihilisme. Kritik yang dilancarkan Foucault dan peran yang dimainkan sastra bukanlah upaya 
untuk menggantikan "kebenaran" dengan "kebohongan" atau fiksi semata. Tujuannya bukan 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|89 

untuk mengatakan bahwa sains itu salah dan novel itu benar. Sebaliknya, sastra berfungsi untuk 
menggoyahkan fondasi atau kondisi-kondisi yang memungkinkan sebuah klaim kebenaran 
dibuat (destabilizes the conditions under which truth claims are made). Sastra tidak menawarkan 
tandingan fakta, melainkan menawarkan tandingan perspektif. 
 Dengan demikian, sastra tidak beroperasi sebagai pengganti ilmu pengetahuan, melainkan 
bertindak sebagai medan kritik epistemologis yang tajam. Ia memaksa kita untuk berhenti 
sejenak dan bertanya: Mengapa kita hanya mempercayai satu jenis kebenaran? Apa yang hilang 
ketika segala sesuatu harus diukur dengan angka? Sastra membuka ruang refleksi kritis, 
mengingatkan kita bahwa di balik tembok kokoh rasionalitas modern, terdapat kerumitan 
pengalaman manusia yang tidak akan pernah bisa sepenuhnya didisiplinkan atau diklasifikasikan. 
 
4. Subjektivitas, Sastra, dan Teknologi Diri 
 Coretan selanjutnya menunjukkan bahwa sastra memiliki keterkaitan erat dengan konsep 
subjektivasi dalam pemikiran Foucault. Subjek tidak dipahami sebagai entitas otonom, 
melainkan sebagai hasil dari praktik diskursif dan teknologi kekuasaan.  
“The subject is constituted through practices of subjection.” (Foucault, Power/Knowledge, 
1980) 
 Sastra, sebagai ruang eksperimentasi bahasa dan pengalaman, memungkinkan 
pembentukan subjektivitas yang tidak sepenuhnya patuh pada norma dominan. Ia menjadi 
medium untuk mengekspresikan pengalaman yang tidak terakomodasi dalam wacana resmi. 
Dalam karya-karya akhir Foucault, terutama tentang technologies of the self, terdapat peluang 
untuk membaca sastra sebagai praktik reflektif: Technologies of the self permit individuals to 
effect by their own means a certain number of operations on their own bodies and souls.” 
(Foucault, Technologies of the Self, 1988) 
 Melangkah lebih dalam ke hasil analisis ini, kita sampai pada pemahaman yang mengubah 
cara kita memandang diri kita sendiri sebagai manusia. Selama ini, kita mungkin terbuai oleh 
ilusi humanisme liberal yang meyakini bahwa "Subjek" atau "Diri" adalah entitas yang otonom 
seorang kapten yang memegang kendali penuh atas jiwanya, bebas dari campur tangan luar. 
Namun, Foucault meruntuhkan benteng keyakinan ini. Dalam pandangannya, apa yang kita 
sebut sebagai "aku" bukanlah titik awal yang murni, melainkan sebuah produk akhir. Subjek 
dibentuk, dicetak, dan dilahirkan melalui praktik diskursif dan teknologi kekuasaan yang 
melingkupinya. Kita adalah hasil dari sejarah, dididik oleh sekolah, didisiplinkan oleh hukum, 
dan dibentuk oleh norma sosial. Sebagaimana ditegaskan Foucault dalam Power/Knowledge, 
subjek dikonstitusi melalui praktik penundukan (practices of subjection). Artinya, kita menjadi 
"seseorang" justru karena kita tunduk pada aturan-aturan yang mendefinisikan siapa kita. 
 Di tengah kepungan mekanisme pembentukan subjek yang kaku ini, sastra hadir 
menawarkan sebuah ruang napas yang vital. Jika wacana resmi (seperti hukum atau administrasi 
negara) berusaha mencetak kita menjadi warga yang seragam dan patuh, sastra justru menjadi 
laboratorium eksperimentasi bagi jiwa. Di halaman-halaman karya sastra, bahasa tidak 
digunakan untuk mendikte, melainkan untuk menjelajah kemungkinan-kemungkinan eksistensi 
yang lain. Sastra memungkinkan munculnya bentuk-bentuk subjektivitas yang liar, yang tidak 
sepenuhnya tunduk pada norma dominan. Ia menjadi corong bagi pengalaman-pengalaman 
yang terpinggirkan, emosi yang dianggap irasional, atau identitas yang tidak memiliki tempat 
dalam kamus resmi masyarakat. Sastra memberi suara pada sisi kemanusiaan yang sering kali 
dibungkam oleh kekuasaan. 
 Namun, narasi ini tidak berhenti pada kepasrahan atau sekadar pelarian. Dalam fase 
pemikirannya yang lebih matang, Foucault bergeser dari melihat manusia semata-mata sebagai 
objek yang dibentuk kekuasaan, menuju manusia sebagai subjek yang mampu membentuk 
dirinya sendiri. Ia memperkenalkan konsep technologies of the self atau teknologi diri. Ini adalah 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|90 
 

sebuah titik balik yang krusial. Foucault menyadari bahwa individu memiliki kapasitas untuk 
melakukan operasi pada tubuh dan jiwanya sendiri—sebuah upaya sadar untuk mengubah diri, 
memurnikan hati, atau mencapai tingkat kebijaksanaan tertentu. Kekuasaan tidak lagi dilihat 
hanya sebagai tekanan dari atas ke bawah, tetapi juga melibatkan bagaimana kita merespons dan 
mengelola diri kita di hadapan kekuasaan tersebut. 
 Dalam kerangka inilah, sastra menemukan peran barunya yang sangat strategis sebagai 
sebuah praktik reflektif. Sastra bukan lagi sekadar hiburan pasif, melainkan sebuah "teknologi 
diri" yang ampuh. Melalui tindakan menulis dan membaca secara mendalam, seseorang sedang 
melakukan kerja rohani terhadap dirinya sendiri. Sastra menjadi cermin retak yang 
memungkinkan subjek untuk melihat kembali posisi dirinya: "Apakah nilai yang saya pegang ini 
benar-benar milik saya, atau titipan penguasa?". Dengan menuliskan pengalaman atau 
merenungkan narasi fiksi, seseorang sedang menegosiasikan ulang hubungan dirinya dengan 
kebenaran. Sastra menjadi sarana asketis, sebuah latihan spiritual sekuler yang memungkinkan 
individu untuk tidak sekadar menjadi produk cetakan pabrik sosial, tetapi menjadi pengrajin bagi 
jiwanya sendiri. 
5. Sastra sebagai Arsip Alternatif 
 Salah satu temuan konseptual penting dalam tulisan  ini adalah pemahaman sastra sebagai 
arsip alternatif. Berbeda dari arsip resmi yang merekam pengetahuan dominan, sastra 
menyimpan jejak-jejak wacana yang terpinggirkan, ambigu, dan kontradiktif. 
 Foucault menekankan bahwa arsip bukan sekadar kumpulan dokumen, melainkan sistem 
yang mengatur apa yang dapat dikatakan:“The archive is the law of what can be said.” (Foucault, 
The Archaeology of Knowledge, 1972) Salah satu konseptual yang paling menggugah dalam 
penelusuran ini adalah perubahan cara kita memandang "memori" sebuah peradaban. Kita 
terbiasa menganggap arsip sebagai deretan lemari besi di kantor pemerintahan, berisi dokumen-
dokumen resmi yang stempelnya basah dan bahasanya baku. Namun, Michel Foucault dalam 
The Archaeology of Knowledge mengajak kita membongkar definisi fisik tersebut. Bagi 
Foucault, arsip bukanlah sekadar gudang penyimpanan kertas, melainkan sebuah sistem abstrak 
atau "hukum" yang mengatur apa yang bisa dikatakan dan apa yang harus disembunyikan dalam 
satu periode sejarah. Arsip adalah mekanisme seleksi raksasa yang menentukan kalimat mana 
yang layak didengar dan kalimat mana yang harus lenyap ditelan angin. 
 Dalam lanskap yang ketat inilah, sastra hadir mengambil peran yang unik dan vital sebagai 
"arsip alternatif". Jika arsip resmi bertugas mencatat sejarah para pemenang mereka yang 
memiliki kuasa, rasionalitas, dan legitimasi maka sastra sering kali menjadi penampung bagi sisa-
sisa yang tercecer. Arsip resmi cenderung menyukai keteraturan, logika yang lurus, dan data yang 
bersih dari emosi. Sebaliknya, sastra justru merangkul yang retak, yang ambigu, dan yang 
kontradiktif. Ia menyimpan jejak-jejak suara yang terpinggirkan: bisikan ketakutan yang tak 
tercatat dalam laporan militer, kegelisahan batin yang tak masuk dalam sensus penduduk, atau 
ironi kehidupan yang terlalu rumit untuk diringkas dalam pidato kenegaraan. 
 Posisi sastra dalam peta pengetahuan ini sungguh menarik karena ia beroperasi di wilayah 
perbatasan yang remang-remang. Sastra tidak sepenuhnya berada di "dalam" arsip resmi karena 
ia sering kali melanggar aturan objektivitas, namun ia juga tidak sepenuhnya berada di "luar" 
karena ia tetap menggunakan bahasa zamannya. Ia berdiri tepat di ambang pintu, di garis batas 
antara yang terucap dan yang tak terucap. Di posisi liminal inilah sastra merekam ketegangan-
ketegangan zaman. Ia menangkap momen ketika sebuah kebenaran mulai goyah, atau ketika 
sebuah suara berusaha menembus tembok pembungkaman. Dengan demikian, membaca sastra 
sebagai arsip alternatif berarti kita sedang membaca sisi gelap atau sisi bawah sadar dari sebuah 
zaman. Sastra menyelamatkan hal-hal yang oleh sistem kekuasaan dianggap sebagai "sampah" 
atau "gangguan", lalu merawatnya menjadi kesaksian abadi. Ia mengingatkan kita bahwa di balik 
narasi besar sejarah yang tampak mulus dan utuh, selalu ada retakan-retakan kecil berisi manusia-



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|91 

manusia yang bergulat dengan nasibnya dan justru di dalam retakan itulah sering kali tersimpan 
kebenaran yang paling jujur. 
 
6. Implikasi Filosofis: Sastra dan Praksis Kebebasan 
 Pembahasan ini menunjukkan bahwa sastra, dalam perspektif Foucauldian, tidak dapat 
dipahami secara naif sebagai ruang kebebasan absolut. Namun, sastra membuka kemungkinan 
praksis kebebasan melalui problematisasi kebenaran. 
Sebagaimana ditegaskan Foucault: “Critique is the art of not being governed quite so much.” 
(Haugaard, 2022). 

Akhirnya, perjalanan menelusuri pemikiran Foucault ini membawa kita pada sebuah 
kesimpulan yang menuntut kedewasaan intelektual. Kita harus melepaskan pandangan romantis 
yang naif, yang selama ini membayangkan sastra sebagai "zona bebas" yang suci seolah-olah 
ketika seorang penulis berkarya, ia sepenuhnya lepas dari cengkeraman kekuasaan duniawi. 
Foucault mengingatkan kita bahwa tidak ada ruang yang benar-benar steril dari kekuasaan; 
bahkan dalam bait puisi yang paling sunyi sekalipun, gema ideologi dan struktur bahasa zaman 
itu tetap terdengar. Sastra tidak berdiri di luar dunia, ia teranyam di dalamnya. 

Namun, pengakuan bahwa sastra "tidak sepenuhnya bebas" bukan berarti sastra tidak 
berdaya. Justru di sinilah letak keindahan dari apa yang disebut Foucault sebagai "praksis 
kebebasan". Kebebasan dalam kamus Foucault bukanlah kondisi lepas tanpa aturan, melainkan 
sebuah sikap, sebuah etos. Mengutip pernyataannya yang terkenal dalam What Is Critique?, kritik 
adalah "seni untuk tidak diperintah sedemikian rupa" (the art of not being governed quite so 
much). Perhatikan nuansanya: ia tidak mengatakan "tidak diperintah sama sekali", tetapi "tidak 
diperintah sedemikian rupa". Artinya, kritik adalah upaya terus-menerus untuk menawar, 
menggeser, dan mempertanyakan cara kita diatur. Sastra mengambil peran vital dalam seni 
ketidakpatuhan ini. Ia tidak melawan kekuasaan dengan konfrontasi frontal atau teriakan slogan 
yang sering kali justru mudah dipatahkan melainkan dengan cara yang jauh lebih halus dan 
subversif: melalui penggeseran makna. Ketika rezim kebenaran berusaha membekukan makna 
kata-kata agar masyarakat mudah dikontrol, sastra justru mencairkannya kembali. Ia menyusup 
ke dalam bahasa kekuasaan, menggunakan kosa katanya, namun membelokkan tujuannya. Sastra 
menciptakan keraguan di tempat di mana penguasa menginginkan kepastian. 

Dengan demikian, kita sampai pada inti dari posisi sastra yang bersifat dialektis. Sastra 
adalah sosok bermuka dua yang unik dalam jaringan kuasa-pengetahuan. Di satu sisi, ia adalah 
bagian dari sistem; ia hidup dalam struktur bahasa dan institusi sosial yang sama dengan wacana 
lainnya. Namun di sisi lain, ia menyimpan potensi ledak kritis yang mampu menelanjangi 
mekanisme produksi kebenaran itu sendiri. Sastra mungkin tidak menghasilkan "kebenaran 
ilmiah" seperti halnya fisika atau sosiologi, dan memang bukan itu tugasnya. Tugas mulia sastra 
adalah menjadi "pengganggu"; ia hadir untuk menggoyahkan klaim-klaim kebenaran yang 
mapan, memaksa kita menyadari bahwa apa yang kita anggap "normal" dan "benar" hanyalah 
konstruksi rapuh yang dipertahankan oleh kekuasaan. Melalui praktik bahasa yang nakal dan tak 
patuh, sastra menjaga kesadaran kita tetap terjaga. 

 

.KESIMPULAN 

Artikel ini menegaskan bahwa dalam pemikiran Michel Foucault, kebenaran tidak 
pernah berdiri sebagai entitas yang netral, universal, atau transhistoris. Kebenaran selalu bekerja 
di dalam apa yang disebut sebagai rezim kebenaran, yakni konfigurasi wacana, institusi, dan 
praktik kekuasaan yang menentukan apa yang dapat dikatakan benar, siapa yang berhak 
mengatakannya, serta bagaimana kebenaran tersebut disirkulasikan dan dilegitimasi. Dengan 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|92 
 

kerangka ini, kebenaran dipahami bukan sebagai cerminan realitas, melainkan sebagai hasil dari 
relasi kuasa-pengetahuan yang bersifat produktif dan normalisatif. Dalam konteks tersebut, 
sastra menempati posisi yang ambivalen sekaligus strategis. Sastra tidak berada di luar rezim 
kebenaran, sebab ia beroperasi melalui bahasa yang sama dan lahir dari kondisi historis yang 
serupa dengan wacana lain. Namun, sastra juga tidak sepenuhnya tunduk pada logika epistemik 
yang mengatur pengetahuan ilmiah dan institusional. Ketidakpatuhan sastra terhadap tuntutan 
koherensi, verifikasi, dan utilitas menjadikannya ruang diskursif yang mampu mengganggu 
stabilitas klaim-klaim kebenaran yang mapan. Pembahasan ini menunjukkan bahwa sastra, dalam 
perspektif Foucauldian, tidak dapat direduksi sebagai sekadar ekspresi estetis atau hiburan 
imajinatif. Sastra merupakan praktik wacana yang memiliki implikasi epistemologis dan politis. 
Melalui ambiguitas, metafora, dan penyimpangan bahasa, sastra menyingkap mekanisme 
kekuasaan yang bekerja di balik produksi kebenaran serta membuka kemungkinan pembentukan 
subjektivitas yang tidak sepenuhnya patuh pada norma dominan. Dalam pengertian ini, sastra 
dapat dipahami sebagai ruang di mana kebenaran tidak ditetapkan, melainkan dipersoalkan. 
Lebih jauh, artikel ini memperlihatkan bahwa sastra berfungsi sebagai arsip alternatif yang 
merekam pengalaman, suara, dan makna yang sering kali disingkirkan oleh rezim kebenaran 
resmi. Sastra tidak menawarkan kebenaran tandingan dalam pengertian absolut, tetapi 
menghadirkan kritik imanen terhadap cara kebenaran diproduksi dan dioperasikan. Dengan 
demikian, sastra berkontribusi pada apa yang oleh Foucault disebut sebagai praktik kritik—yakni 
upaya untuk tidak sepenuhnya tunduk pada cara-cara tertentu dalam diperintah oleh kebenaran. 
Sebagai refleksi akhir, kajian ini menempatkan sastra sebagai salah satu kemungkinan praksis 
kebebasan dalam pemikiran Foucault. Kebebasan di sini tidak dipahami sebagai pembebasan 
total dari kekuasaan, melainkan sebagai kemampuan untuk terus-menerus memproblematisasi 
relasi antara bahasa, kebenaran, dan subjek. Dengan menempatkan sastra dalam horizon ini, 
artikel ini berharap dapat memperkaya kajian filsafat sastra dan membuka ruang pemikiran kritis 
tentang peran sastra dalam menghadapi rezim kebenaran modern. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Arianty, M. W., Rohanda, R., & Budiharjo, I. G. (2020). Ideologi Patriarki dalam Novel Wa 
Nasitu Anni Imra’ah Karya Ihsan Abdul Quddus. Hijai-Journal on Arabic Language and 
Literature, 3(1), 10–27. 

Eagleton, T. (1983). Literary Theory: An Introduction. Basil Blackwell Ltd. 

Foucault, M. (1972). The Archaeology of Knowledge. Pantheon Books. 

Foucault, M. (1976). Discipline and Punish: The Birth of the Prison. Vintage Books. 

Foucault, M. (1980). Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972–1977. Pantheon 
Books. 

Haugaard, M. (2022). Foucault and Power: A Critique and Retheorization. Critical Review, 34(3–
4), 341–371. https://doi.org/10.1080/08913811.2022.2133803 

Ratna, N. K. (2013). Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra: Dari Strukturalisme hingga 
Postrukturalisme Wacana Feminisme. Pustaka Pelajar. 

Rohanda, R. (2005). Model Penelitian Sastra Interdisipliner. Adabi Press. 

Rohanda, R. (2016). Metode Penelitian Sastra: Teori, Metode, Pendekatan, dan Praktik. LP2M UIN 
Sunan Guung Djati. 

Salsabila, S., Rohanda, R., & Kodir, A. (2025). Ilmu Mantik Perspektif Filsafat Ilmu Kajian 



Journal for the study of language, Literature, Culture and The Humanities, 1 
(1), 82-93, 2026  

 

REZIM KEBENARAN DAN POSISI SASTRA DALAM PEMIKIRAN FOUCAULT|93 

Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi. Ihtimam: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, 8(01), 
219–237. 

Suci Novianti, W., Rohanda, R., Fauziah, I., & Alandira, P. (2025). Hierarchy of Needs of the 
Main Character in Habiburrahman El Shirazy’s Ayat-Ayat Cinta: A Study of Abraham 
Maslow’s Psychology. ELS Journal on Interdisciplinary Studies in Humanities, 8(2 SE-Articles), 
353–369. https://doi.org/10.34050/els-jish.v8i2.44340 

Syafiuddin, A. (2018). Pengaruh kekuasaan atas pengetahuan (memahami teori relasi kuasa 
Michel Foucault). Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam, 18(2), 141–155. 

Zaidan, Y. F. (2020). Kritik Sandra Lee Bartky Terhadap Pemikiran Michel Foucault. JAQFI: 
Jurnal Aqidah Dan Filsafat Islam, 5(2), 134–153. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


