
Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL) 
Volume 4 Nomor 1, Januari-Juni 2026 
e-ISSN: 3031-951X 
Journal Home Page: https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index 
Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
Halaman: 1 - 14 

 
This is an open-access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use, 

distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. ©2026 by the author. 

 
Received: 5 Januari 2025, Accepted: 31 Januari 2026, Published: 15 Februari 2026 

 
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam Melalui Analisis Tafsir 

Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 
 

Citra Kharisma Utami1, Ahmad Hasan Ridwan2 
1Universitas Islam Nusantara, Indonesia 

2UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

 
 

*correspondence: citrakharismautami@uninus.ac.id 

 
Abstrak: Penelitian ini dilatarbelakangi akan berkembangnya perdagangan karbon sebagai instrumen 
lingkungan modern yang menimbulkan perdebatan mengenai legitimasi normatifnya perspektif Islam. 
Penelitian ini bertujuan menganalisis legitimasi perdagangan karbon berdasarkan tafsir tematik Al-
Qur’an dan hadis dengan menempatkannya dalam kerangka etika lingkungan Islam. Metode yang 
digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif melalui kajian kepustakaan 
terhadap ayat Al-Qur’an tentang lingkungan, konsep khalifah, amanah, dan hadis terkait tanggung 
jawab ekologis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa perdagangan karbon dapat memiliki legitimasi 
normatif dalam Islam sepanjang berorientasi pada kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan 
lingkungan serta terhindar dari praktik spekulatif. Kebaruan penelitian ini terlihat pada penggunaan 
tafsir tematik dan hadis sebagai landasan normatif dalam menilai instrumen pasar karbon. Kajian ini 
berkontribusi sebagai dasar konseptual bagi penelitian lanjutan mengenai fiqh lingkungan dan 
kebijakan iklim berbasis nilai Islam. 
Kata kunci: perdagangan karbon, islam, tafsir tematik, hadis, etika lingkungan. 
 
Abstract: This study is motivated by the development of carbon trading as a modern environmental 
instrument that has sparked debate regarding its normative legitimacy from an Islamic perspective. 
This study aims to analyse the legitimacy of carbon trading through a thematic interpretation of the 
Qur'an and hadith, situating it within the framework of Islamic environmental ethics. The study 
employs a qualitative, normative approach, grounded in a literature review of Qur'anic verses on the 
environment, the concepts of khalifah and amanah, and hadith related to ecological responsibility. 
The results show that carbon trading can have normative legitimacy within Islam, provided it is 
oriented toward benefit, justice, and environmental protection and avoids speculative practices. The 
novelty of this research lies in the use of thematic interpretation and hadith as a normative basis for 
assessing carbon market instruments. This study contributes to the conceptual basis for further 
research on environmental fiqh and climate policy based on Islamic values. 
Keywords: carbon trading, Islam, thematic interpretation, hadith, environmental ethics. 

 

 

Pendahuluan 

Perubahan iklim merupakan salah satu krisis global paling mendesak abad ini. 

Peningkatan suhu bumi akibat akumulasi emisi karbon dioksida dari aktivitas industri, 

transportasi, dan deforestasi telah menimbulkan dampak ekologis, sosial, dan ekonomi yang 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20240103011426005
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
mailto:citrakharismautami@uninus.ac.id


Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
2 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

signifikan.1 Banjir, kekeringan, kebakaran hutan, dan cuaca ekstrem menjadi fenomena yang 

semakin sering terjadi. Dalam konteks ini, diperlukan instrumen kebijakan yang mampu 

mengintegrasikan kepentingan ekonomi dan pelestarian lingkungan. Salah satu instrumen 

yang berkembang secara global adalah perdagangan karbon, yaitu mekanisme pasar yang 

memberikan insentif ekonomi bagi pengurangan emisi.2 Melalui sistem ini, entitas yang 

menghasilkan emisi di bawah batas tertentu dapat menjual kelebihan kuota kepada pihak 

lain, sehingga tercipta efisiensi dan tanggung jawab kolektif dalam pengendalian emisi. 

Indonesia memiliki posisi strategis dalam pasar karbon global karena potensi hutan 

tropisnya yang luas dan kapasitasnya dalam menyerap karbon.3 Potensi tersebut menjadikan 

Indonesia sebagai salah satu pemain penting dalam skema carbon offset dunia. Namun, 

implementasi perdagangan karbon tidak hanya menyangkut aspek ekonomi dan regulasi, 

melainkan juga dimensi etika dan hukum, termasuk dalam perspektif hukum Islam.4 

Mengingat mayoritas penduduk Indonesia beragama Islam, penting untuk menelaah apakah 

perdagangan karbon memiliki legitimasi normatif dalam ajaran Islam? Pertanyaan ini 

menjadi relevan ketika mekanisme pasar karbon melibatkan transaksi kuota, spekulasi 

harga, dan potensi manipulasi yang dapat bertentangan dengan prinsip syariah.  

Islam memposisikan manusia di bumi sebagai khalifah fil ardh yang memiliki 

tanggung jawab moral dan spiritual untuk menjaga keseimbangan alam.5 Konsep ini 

ditegaskan dalam berbagai ayat Al-Qur’an, seperti larangan membuat kerusakan (fasad) di 

muka bumi dan perintah untuk memakmurkannya (isti’mar). Prinsip ini kemudian 

berkembang dalam kajian fiqh bi’ah, yaitu cabang hukum Islam yang mengatur relasi 

manusia dengan lingkungan. Fiqh bi’ah menegaskan bahwa menjaga kelestarian lingkungan 

merupakan bagian dari kewajiban agama.6 Oleh karena itu, instrumen modern seperti 

perdagangan karbon perlu dikaji dalam kerangka maqashid al-syariah, khususnya dalam 

konteks hifz al-bi’ah sebagai bagian dari perlindungan kemaslahatan umum.7 

Beberapa penelitian telah membahas perdagangan karbon dari perspektif ekonomi dan 

hukum internasional. Adapun kajian yang secara komprehensif mengintegrasikan tafsir 

tematik Al-Qur’an dan hadis dalam menganalisis legitimasi perdagangan karbon masih 

terbatas. Sebagian penelitian lebih fokus pada aspek teknis pasar atau tantangan regulasi, 

tanpa menggali dasar normatif keislaman secara mendalam. Selain itu, pembahasan tentang 

kepatuhan syariah dalam kontrak karbon masih bersifat parsial dan belum dikonstruksi 

melalui pendekatan tafsir tematik yang sistematis. Kekosongan inilah yang menjadi celah 

 
1  K. R. Shivanna, “Perubahan Iklim Dan Dampaknya Terhadap Keanekaragaman Hayati Dan Kesejahteraan Manusia,” 

Proceedings of the Indian National Science Academy 88, no. 2 (June 2, 2022): 160–71, https://doi.org/10.1007/s43538-
022-00073-6. 

2  Susan Fatmawati, Wahyu Andriyadi, and Ahmad Sigit Febriyanto, “Dampak Mekanisme Perdagangan Karbon Di Pasar 
Modal Indonesia: Membuat Portofolio Optimal Model Markowitz,” EKOMA : Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi 5, 
no. 1 (2025): 770–84, https://doi.org/10.56799/ekoma.v5i1.12351. 

3  Ilham Ilham, “Indonesia Miliki Modal Alam Untuk Pasar Karbon Berintegritas Tinggi Dunia,” Kementerian Kehutanan, 
2025, https://www.kehutanan.go.id/news/indonesia-miliki-modal-alam-untuk-pasar-karbon-berintegritas-tinggi-dunia. 

4  Nikmah Mentari, Ilham Dwi Rafiqi, and Tiara Zein, “Implementasi Pengaturan Perdagangan Karbon Di Indonesia Dalam 
Perspektif Investasi Hijau Dan Konstitusi Ekonomi,” JATISWARA 39, no. 3 (November 30, 2024): 283–94, 
https://doi.org/10.29303/jtsw.v39i3.710. 

5  M. Syauqi, Romlah Abubakar Askar, and Abdul Ghofur, “Ekologi Dan Hadits : Analisis Tentang Peran Manusia Sebagai 
Khalifah Di Bumi,” Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 2, no. May (2025): 231–37, 
https://doi.org/10.5281/zenodo.15427257. 

6  Aisyah Nurhayati, Zulfa Izzatul Ummah, and Sudarno Shobron, “Kerusakan Lingkungan Dalam Persfektif Al-Qur’an,” 
SUHUF: International Journal of Islamic Studies 30, no. 2 (2018): 194–220. 

7  Faisal Rojihisawal, Azmy Subhan Robbani, and Hilmy Firdausy, “Peran Fatwa MUI No. 86/2023 Dalam Mewujudkan 
Kemakmuran Ekologis: Analisis Prinsip Maqāṣid Al- Syarī’ah,” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 
14, no. 2 (2021): 161–81. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
 

3   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

penelitian (research gap) dan mendorong perlunya kajian integratif antara teks normatif 

Islam dan instrumen lingkungan modern. 

Penelitian Rustam Ibrahim dkk. menyoroti konsep ramah lingkungan dalam perspektif 

Al-Qur’an dan hadis serta implementasinya di pesantren.8 Studi tersebut menegaskan bahwa 

ajaran Islam memiliki landasan kuat dalam mendorong perilaku ekologis. Namun penelitian 

tersebut belum mengaitkan prinsip-prinsip tersebut dengan mekanisme ekonomi modern 

seperti perdagangan karbon. Kontribusi penelitian tersebut terletak pada penguatan basis 

normatif ekologis dalam Islam, tetapi belum menyentuh aspek transaksi dan regulasi pasar 

karbon secara spesifik. Nisa Uljanah mengkaji tantangan hukum Islam terhadap 

pengembangan pasar karbon, khususnya dalam aspek manajemen risiko dan kepatuhan 

syariah.9 Penelitiannya menyoroti potensi gharar dan ketidakpastian harga dalam 

perdagangan karbon. Penelitian tersebut memberikan kontribusi penting dalam memetakan 

tantangan fiqh muamalah, namun belum membangun landasan tafsir tematik terhadap ayat-

ayat Al-Qur’an sebagai basis legitimasi normatifnya. 

Vargholy dkk. menyimpulkan bahwa implementasi perdagangan karbon di Indonesia 

belum efektif dan dalam perspektif mashlahah dikategorikan sebagai mashlahah 

wahmiyyah (kemaslahatan ilusif) karena berpotensi menimbulkan greenwashing, minim 

pengurangan emisi, serta marginalisasi masyarakat lokal, sehingga diperlukan integrasi nilai 

maqasid syariah yang lebih berorientasi pada keadilan ekologis.10 Sementara itu, Sohibul 

Hikam menegaskan bahwa perdagangan karbon melalui bursa karbon sah secara fikih 

muamalah karena unit karbon dipandang sebagai komoditas bernilai ekonomi dan legal, 

serta sejalan dengan prinsip hifz al-bi’ah dalam kerangka maqasid al-shari’ah, sehingga 

praktiknya dinilai boleh selama memenuhi ketentuan syariah.11 Adapun Arfiana Maulina 

Fatimah menunjukkan bahwa perdagangan karbon berbasis syariah, dengan studi kasus 

Malaysia, memiliki kesesuaian dengan prinsip keadilan (‘adl), keberkahan (barakah), dan 

tanggung jawab lingkungan, serta berpotensi diterapkan di Indonesia melalui audit syariah, 

inovasi produk keuangan, dan kolaborasi regional, meskipun menghadapi tantangan literasi 

dan infrastruktur.12  

Berdasarkan latar belakang dan gap penelitian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: 

Pertama, menganalisis legitimasi perdagangan karbon melalui pendekatan tafsir tematik 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis; Kedua, mengkaji kesesuaiannya dengan prinsip 

maqashid al-syariah, khususnya hifz al-bi’ah; dan Ketiga, merumuskan kerangka kepatuhan 

syariah dalam pengelolaan risiko dan kontrak pasar karbon. Sehingga, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan fiqh lingkungan dan 

kontribusi praktis dalam perumusan pasar karbon syariah di Indonesia. 

 

 

 

 
8  Rustam Ibrahim, A. Mufrod Teguh Mulyo, and Lilis Fatimah, “Konsep Ramah Lingkungan Dalam Perspektif Alquran, 

Hadis, Dan Kitab Kuning Di Pesantren,” MADANIA 21, no. 2 (2017): 209–20. 
9  Nisa Uljanah, “Antangan Hukum Islam Terhadap Pengembangan Pasar Karbon: Studi Kasus Terhadap Pengelolaan Risiko 

Dan Kepatuhan Syariah,” JURNAL HUKUM SEHASEN 10, no. 1 (April 7, 2024): 23–30, 
https://doi.org/10.37676/jhs.v10i1.5803. 

10  Muhammad Najih Vargholy, Sifa Arsyanda, and Thohir Luth, “Analisis Perdagangan Karbon Di Indonesia Dalam Perspektif 
Mashlahah,” IJTIHAD: Jurnal Hukum Dan Ekonomi Islam 19, no. 2 (2025): 362, 
https://doi.org/10.21111/ijtihad.v19i2.14967. 

11  Sohibul Hikam, “Upaya Mitigasi Krisis Iklim Melalui Perdagangan Karbon: Analisis Normatif Fikih Mu’amalah Dan 
Maqāṣīd Asy-Syarī‘Ah,” Wasathiyyah 7, no. 02 (August 25, 2025): 35–57, https://doi.org/10.58470/wasathiyyah.v7i02.112. 

12  Arfiana Maulina Fatimah, “Carbon Trading Dengan Prinsip Syariah Di Malaysia Potensi Dan Implementasi Di Indonesia,” 
Hasina: Jurnal Akuntansi Dan Bisnis Syariah 2, no. 1 (2025): 5–10, https://doi.org/10.35897/hasina.v2i1.1741. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
4 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Metodologi Penelitian  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif melalui 

kajian kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis sumber-sumber primer 

ajaran Islam. Kajian dilakukan terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan 

lingkungan hidup, konsep manusia sebagai khalifah fil ardh, prinsip amanah dalam 

pengelolaan sumber daya alam, dan hadis-hadis Nabi yang menegaskan tanggung jawab 

ekologis. Pendekatan normatif ini bertujuan untuk menggali landasan teologis dan etis 

mengenai relasi manusia dan lingkungan, sekaligus merumuskan kerangka konseptual 

tanggung jawab ekologis dalam perspektif Islam. Melalui analisis tekstual dan interpretatif 

terhadap dalil-dalil tersebut, penelitian ini berupaya membangun argumentasi yang 

sistematis dan komprehensif mengenai kewajiban moral umat manusia dalam menjaga 

kelestarian lingkungan sebagai bagian dari implementasi nilai-nilai syariah. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Konsep Hifz al-Bi’ah dalam Perspektif Al-Qur’an 

Konsep hifz al-bi’ah (perlindungan lingkungan) dalam perspektif Al-Qur’an berakar 

pada larangan tegas terhadap segala bentuk kerusakan (fasad) di muka bumi.13 Dalam Surah 

Al-Baqarah ayat 205 Allah berfirman: 

ى وَاِذَا
ّٰ
  فِى  سَعٰى تَوَل

َ
ا
ْ
حرَْثَ  وَيُهْلِكَ  فِيْهَا لِيُفْسِدَ  رْضِ ال

ْ
  ال

َ
ُ ا وَ     وَالنَّسْل ا  للّّٰ

َ
ب   ل فَ  يُحِ

ْ
   سَادَ ال

“Apabila berpaling (dari engkau atau berkuasa), dia berusaha untuk berbuat kerusakan 

di bumi serta merusak tanam-tanaman dan ternak. Allah tidak menyukai kerusakan.” 

(QS. Al-Baqarah: 205).14 

 

Syekh Syamsuddin Al-Qurthubi dalam kitab al-Jami' Li Ahkami Al-Qur'an 

menerangkan bahwa ayat ini memperingatkan orang-orang zalim yang membuat kerusakan 

di muka bumi. Allah SWT dapat menghentikan turunnya hujan sebagai balasan atas 

perbuatan mereka, sehingga tanaman dan hewan ternak binasa. Hal ini menjadi pesan moral 

bagi umat manusia untuk senantiasa menjaga dan melestarikan alam, bukan merusaknya. 

لِجَمِيعِ   ةً  هَا صَ ارَتْ عَامَّ كِنَّ
َ
غَيْرُهُ:  وَل  

َ
. قَال بَرِيُّ هُ الطَّ

َ
قَال حُمُرَ، 

ْ
وَقَتْلِهِ ال رعَْ  خْنَسُ فِي إِحْرَاقِهِ الزَّ

َ
أ
ْ
آيَةِ ال

ْ
فِي ال مَعْنِيُّ 

ْ
وَال

رِقُ   يُحْ وْ 
َ
أ حِمَارًا   

ُ
يَقْتُل مَنْ  إِ نَّ  مَاءِ: 

َ
عُل
ْ
ال بَعْضُ   

َ
قَال عُقُوبَةَ. 

ْ
وَال عْنَةَ 

َّ
الل كَ 

ْ
تِل عَمَلِهِ اسْتَوْجَبَ   

َ
مِثْل  

َ
عَمِل فَمَنْ  النَّاسِ ، 

رْضِ فَيُمْسِكُ  
َ
أ
ْ
الِمَ يُفْسِدُ فِي ال نَّ الظَّ

َ
مُرَ ادُ أ

ْ
 مُجَاهِدٌ: ال

َ
قِيَامَةِ. وَقَال

ْ
ى يَوْمِ ال

َ
يْنُ إِل قَهُ الشَّ حِ

َ
امَةَ، وَل

َ
مَل

ْ
دْسًا اسْتَوْ جَبَ ال

ُ
ك

مَطَرَ 
ْ
ُ ال  اللََّّ

“Makna ayat ini adalah laknat bagi orang yang membakar tanaman dan membunuh 
keledai, demikian menurut ath-Thabari. Ulama lain mengatakan bahwa laknat ini 
berlaku umum bagi semua orang, sehingga siapapun yang melakukan perbuatan 
seperti itu, dia berhak mendapatkan laknat dan hukuman tersebut. Sebagian ulama 
mengatakan bahwa orang yang membunuh keledai atau membakar tumpukan gandum, 
dia berhak mendapatkan celaan dan kehinaan sampai hari kiamat. Mujahid 

 
13  Andi Agung Mallongi et al., “Konsep Hifdz Al-Bi’ah Dalam Pengelolaan Sumber Mata Air Alam Untuk Kesejahteraan Umat,” 

Jurnal Ruhul Islam 3, no. 2 (2025): 1–24, https://doi.org/10.33476/jri.v3i2.257. 
14  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan 

Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
 

5   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

mengatakan bahwa maksudnya adalah orang yang zalim berbuat kerusakan di muka 
bumi, sehingga Allah SWT menahan hujan.”15 
 

Ayat ini menegaskan ketidaksukaan Allah SWT terhadap segala bentuk kerusakan di 

bumi. Sebagai manusia yang diberi amanah untuk memakmurkan bumi, kita harus 

menghindari perbuatan yang merugikan lingkungan dan sesama makhluk hidup. Sebagai 

khalifah di bumi, manusia diamanahkan untuk mengelola dan memanfaatkan sumber daya 

alam dengan bijak. Kita harus bertanggung jawab untuk menjaga kelestarian alam dan 

keseimbangan ekosistem. Kerusakan alam seperti pencemaran lingkungan, penebangan liar, 

dan perburuan liar adalah tindakan yang bertentangan dengan kehendak Allah SWT. 

Larangan serupa ditegaskan dalam Surah Al-A‘raf ayat 56: 

ا
َ
رْضِ  فِى  تُفْسِدُوْا وَل

َ
ا
ْ
احِهَا بَعْدَ  ال

َ
طَمَعًا   فًاخَوْ  وَادْعُوْهُ  اِصْل ِ  رَحْمَتَ  نَّ اِ  وَّ نَ  قَرِيْب   اللّّٰ مُحْسِنِيْنَ  م ِ

ْ
  ال

“Janganlah kamu berbuat kerusakan di bumi setelah diatur dengan baik. Berdoalah 

kepada-Nya dengan rasa takut dan penuh harap. Sesungguhnya rahmat Allah sangat 

dekat dengan orang-orang yang berbuat baik.” (QS. Al-A‘raf: 56).16 

 

Dalam menafsiri ayat ini Ibnu Jarir Ath-Thabari memaknai ayat wala tufsidu dengan 

larangan untuk tidak berbuat syirik kepada Allah dan berbuat kemaksiatan di bumi setelah 

diciptakannya dengan baik. Ath-Thabari berpendapat, maksud dari “setelah diciptakan 

dengan baik” ialah setelah Allah mengutus para Rasul yang menyeru kepada kebenaran dan 

yang menyampaikan dalil-dalil akan kebesaran Allah SWT.17 Penafsiran yang lebih 

komprehensif lagi dapat ditemukan dalam kitab-kitab kontemporer, salah satunya adalah 

tafsir “al-Munir” karya Wahbah Zuhaili. Beliau mengkategorikan ayat ini masuk dalam bab 

Tahrimul Ifsad fil Ardhi (keharaman merusak bumi). Wahbah Zuhaili menyatakan bahwa 

larangan kerusakan di sini mencakup hal-hal yang bersifat materi dan maknawi seperti 

pertanian, pembangunan dan perdagangan, juga akhlak yang terdidik, keadilan, 

musyawarah, tolong-menolong dan saling menyayangi. Sehingga, melalui ayat tersebut Allah 

melarang merusak pada hal-hal yang telah disebutkan ini dan sebaliknya harus tetap dijaga.18 

Sementara itu, kata ifsad sendiri menurut Wahbah Zuhaili mencakup makna yang lebih luas, 

sebagaimana ibarat berikut: 

مْوَالِ  
َ
أ
ْ
ال وَإِفْسَادِ   ، عْضَاءِ 

َ
أ
ْ
ال وَبِقَطْعِ   قَتْلِ 

ْ
بِال فُوْسِ  النُّ وَإِفْسَادِ   ، بِدعَةِ 

ْ
وَال فْرِ 

ُ
ك
ْ
بِال دْيَانِ 

َ
أ
ْ
ال إِفْسَادِ   

ُ
شَامِل لِإفْسَادُ 

ْ
وَا

نىَ  ِ
إقْدَامِ عَلىَ الز 

ْ
 سَابِ بِال

ْ
ن
َ
أ
ْ
وِهَا ، وَإِفْسَادِ ال حْ

َ
مُسْكِرَاتِ وَن

ْ
عُقُوْلِ بِشُرْبِ ال

ْ
اِحْتِيَالِ ، وَإِفْسَادِ ال

ْ
رِقَةِ وَال غَصْبِ وَالسَّ

ْ
بِال

قَذْفِ 
ْ
اطَةِ وَال وَّ

َّ
 وَالل

 
“Kata ifsad mencakup rusaknya agama karena sebab kekufuran dan bid’ah, juga 
mencakup rusaknya diri karena sebab peperangan dan terputusnya anggota badan, 
juga kerusakan pada harta disebabkan ghasab, mencuri, dan berbuat dusta, dan 
mencakup rusaknya akal sebab minuman keras dan selainnya. Kemudian, rusaknya 
nasab disebabkan zina, sodomi dan qadzaf (tuduhan zina)”19 
 

 
15  Syekh Syamsuddin Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkami Al-Qur’an, Jilid III (Kairo: Darul Kutub al-Mishriyah, 1963), 17. 
16  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna. 
17  Ibnu Jarir Ath-Thabari, Jami’ul Bayan Fi Ta’wilil Qur’an (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2000), 487. 
18  Wahbah Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Was Syari’ah, Wal Minhaj (Damaskus: Darul Fikr, 1997), 243. 
19  Zuhaili, 243. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
6 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Konsep tanggung jawab ekologis juga diperkuat dalam Surah Hud ayat 61: 

مْ  هُوَ ....
ُ
ك
َ
شَا
ْ
ن
َ
نَ  ا رْضِ  م ِ

َ
ا
ْ
مْ  ال

ُ
   ....فِيْهَا وَاسْتَعْمَركَ

“....Dia telah menciptakan kamu dari bumi (tanah) dan menjadikan kamu 

pemakmurnya (isti‘marakum)....” (QS. Hud: 61).20 

 

Menurut Syekh Ali Jumah dalam kitab al-Bi'ah wa al-hifadz Alaiha min Mandzur 

Islamy, manusia diperintahkan untuk membangun bumi.21 Perintah ini bukan sekadar 

membangun infrastruktur fisik, tetapi mencakup segala upaya untuk meningkatkan 

kehidupan di bumi. Seluruh alam semesta, dengan segala isinya, diciptakan untuk melayani 

manusia. Oleh karena itu, manusia memiliki tanggung jawab untuk mengelolanya dengan 

baik. Memakmurkan bumi merupakan wujud nyata pengabdian manusia kepada 

Penciptanya. Dengan memakmurkan bumi, manusia belajar tentang rahasia alam semesta 

dan kebijaksanaan Allah. Pengetahuan ini mendorong manusia untuk mencari hikmah dalam 

setiap kejadian dan mensyukuri karunia-Nya. Untuk menjalankan amanah ini, manusia 

perlu memahami hubungan-hubungan yang kompleks di alam semesta. Hal ini dapat 

dilakukan dengan mempelajari ilmu pengetahuan dan merenungkan keterkaitan antara 

berbagai elemen di bumi. Dengan memahami keterkaitan ini, manusia dapat membangun 

bumi dengan cara yang berkelanjutan dan bertanggung jawab. Kebaikan metodologi manusia 

dalam membangun bumi bergantung pada pemahamannya tentang asal-usul alam semesta, 

hubungannya dengan Allah, dan hubungannya dengan makhluk lain. Dengan memahami 

hal-hal ini, manusia dapat membangun bumi dengan cara yang selaras dengan kehendak 

Allah dan bermanfaat bagi semua makhluk hidup. 

مْ فِيْهَا أي أمركم بعمارة الأرض، والعمارة تشمل كل عمل فيه إصلاح للأرض  
ُ
رْضِ   وَاسْتَعْمَركَ

َ
ا
ْ
نَ ال مْ م ِ

ُ
ك
َ
شَا
ْ
ن
َ
هُ وَ ا

على خدمته،   قائم  للإنسان،  موجوداته مسخر  و  مظاهره  بكل  والكون كله  فيها،  المعاش  وتوفير ضروريات 

 فوجب عليه عمارته والمحافظة عليه
 

“Allah memerintahkan manusia untuk memakmurkan bumi. Memakmurkan bumi ini 
mencakup segala pekerjaan yang bertujuan untuk memperbaiki bumi dan 
menyediakan kebutuhan hidup di dalamnya. Seluruh alam semesta dengan segala 
manifestasi dan keberadaannya diciptakan untuk melayani manusia. Oleh karena itu, 
manusia wajib memakmurkan dan memeliharanya.”22 
 

Surah Ar-Rum ayat 41 menyatakan: 

فَسَادُ  ظَهَرَ 
ْ
بَر ِ  فِى  ال

ْ
بَحْرِ  ال

ْ
سَبَتْ  بِمَا  وَال

َ
يْدِى ك

َ
ذِيْ  بَعْضَ   لِيُذِيْقَهُمْ  النَّاسِ  ا

َّ
وْا ال

ُ
هُمْ  عَمِل

َّ
عَل
َ
  يَرْجِعُوْنَ  ل

“Telah tampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan karena perbuatan tangan 

manusia, agar Allah merasakan kepada mereka sebagian dari (akibat) perbuatan 

mereka, supaya mereka kembali (ke jalan yang benar)” (QS. Ar-Rum: 41).23 

 

 
20  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna. 
21  Syekh Ali Jumah, Al-Bi’ah Wa Al-Hifadz Alaiha Min Mandzur Islamy (Kairo: al-Wabil as-Shaib lil Intaji wa Attawzi’ wa an-

Nasyar, 2009), 67. 
22  Jumah, 67. 
23  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
 

7   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Ayat ini memberikan kerangka kausalitas ekologis bahwa kerusakan lingkungan 

merupakan konsekuensi dari tindakan manusia sendiri. Dalam perspektif kontemporer, 

fenomena perubahan iklim dan peningkatan emisi karbon dapat dipandang sebagai 

manifestasi nyata dari fasad modern. Tafsir tematik ayat ini menegaskan pentingnya refleksi 

dan reformasi kebijakan sebagai bentuk pertobatan kolektif atas kerusakan yang terjadi. Ibnu 

Katsir dalam tafsirnya mengutip riwayat Ibnu Abbas dan Ikrimah, bahwa yang dimaksud 

dengan “al-barri” pada ayat di atas adalah tempat yang datar. Sedangkan “al-bahri” 

bermakna kota-kota besar dan perkampungan. Sebagian pendapat juga ada yang 

menyatakan bahwa maksud dari “al-barri” adalah darat sebagaimana yang kita diketahui. 

Demikian pula “al-bahri” adalah laut yang sudah kita ketahui. Adapun tafsir kata “fasad” 

(kerusakan) yakni tidak adanya hujan disertai kekeringan dan hewan-hewan laut yang tidak 

dapat melihat.24 

Terlepas dari perbedaan tersebut, mufassir kontemporer, Imam al-Maraghi dalam 

tafsirnya menyebutkan: 

سَبَتْ  
َ
بِمَا ك غَوَاصَاتِ، 

ْ
ةِ   وَال حرَْبِيَّ

ْ
ال فَنِ  وَالسَّ ائِرَاتِ،  وَالطَّ جُيُوْشِ 

ْ
وَال غَارَاتِ، 

ْ
وَال حرُُوْبِ 

ْ
بِال مِ 

َ
عَال

ْ
ال فِى  فَسَادُ 

ْ
ال ظَهَرَ 

وَرَاءَ   دْيَانِ 
َ
لأ
ْ
ا وَطَرحُْ  قِ، 

َّ
خَلا

ْ
ال مُرَاقَبَ ةِ  وَعَدَمُ  حرُُمَاتِ، 

ْ
ال وَانْتِهَاكُ  مَطَامِعُ، 

ْ
ال ثَّرَهُ 

َ
وكَ مِ 

ْ
الظُل مِنَ  النَّاسِ  يْدِى 

َ
أ

ا رَقِيْبَ مِنْ وَازعِِ  
َ
رْضِ فَسَادًا، إِذْ ل

َ
أ
ْ
فُوْسُ مِنْ  عِقَالِهَا، وَعَاثَتْ فِى ال طْلِقَتِ النُّ

ُ
سَابِ، وَأ حِ

ْ
ظُهُوْرِهِمْ، وَنِسْيَانُ يَوْمِ ال

آثَامِ،  
ْ
مَعَاصِي وَال

ْ
وْا مِنَ ال

ُ
ذَاقَهُمُ الُلَّ جَزَاءَ بَعْضِ مَا عَمِل

َ
ذَاهَا، فَأ

َ
 حَسِيْبَ مِنْ دِيْنٍ يَدْفَعُ  عَادِيَتَهَا، وَيَمنَعُ أ

َ
نَفْسِى، وَلا

ى رُشْدِهِمْ 
َ
هِمْ، وَيَثُوْبوُْنَ إِل هُمْ يَرْجِعُوْ نَ عَنْ غَي ِ

َّ
عَل
َ
   ل

 

“Kerusakan di bumi telah tampak disebabkan oleh peperangan dahsyat, tantara-tentara 
dengan pesawat dan kapal tempurnya. Kerusakan tersebut adalah ulah manusia yang 
dzalim, dan tamak, suka melanggar larangan dan kurangnya muraqabah kepada Sang 
Khaliq. Mereka mengabaikan ajaran-ajaran agama, lalai akan adanya hari kebangkitan 
dan dilumuri oleh hawa nafsu. Sehingga, suka berbuat kerusakan di bumi karena jiwa 
mereka tidak terkontrol, tidak menghiraukan agama yang dapat mencegah kebiasaan 
dan penderitaannya. Kemudian, Allah turunkan adzab sebagai balasan atas perbuatan 
maksiat dan dosa yang mereka lakukan, agar mereka keluar dari kedzaliman dan 
menuju pada kebenaran.”25 
 

Konsep hifz al-bi’ah juga memiliki keterkaitan erat dengan maqasid al-shariah, 

khususnya dalam menjaga jiwa (hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal). Kerusakan lingkungan 

akibat emisi karbon yang berlebihan berdampak langsung pada kesehatan, ketahanan 

pangan, dan stabilitas ekonomi masyarakat.26 Dengan demikian, perlindungan lingkungan 

bukan hanya isu ekologis, tetapi juga bagian dari perlindungan hak-hak dasar manusia. 

Tafsir tematik terhadap ayat-ayat lingkungan menunjukkan bahwa Islam menempatkan 

keberlanjutan sebagai bagian dari kemaslahatan umum (maslahah ‘ammah). Adapun dalam 

konteks modern, upaya pengurangan emisi melalui mekanisme seperti perdagangan karbon 

dapat dipahami sebagai instrumen kebijakan yang sejalan dengan prinsip hifz al-bi’ah. 

 
24  Ibnu Katsir, Tafsir Al-Qur’anul ‘Adzim (Beirut: Darul Fikr, 1994), 526. 
25  Ahmad Musthafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi (Kairo: Dar Ihya’ al-Turats al-’Arabi, 1953), 1946. 
26  Siska Rahmayanti, Nina Nursari, and Nasrudin, “Peran Green Financing Dalam Ekonomi Syariah Sebagai Respon Adaptif 

Terhadap Volatilitas Ekonomi Dan Krisis Iklim Global,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 11, no. 04 (2025): 192–204, 
https://jurnal.stie-aas.ac.id/index.php/jei/article/view/17867. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
8 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Selama mekanisme tersebut dilaksanakan secara adil, transparan, dan tidak mengandung 

unsur spekulatif yang merugikan, ia dapat menjadi sarana kolektif untuk menekan bentuk 

fasad ekologis akibat industrialisasi. Dengan demikian, perdagangan karbon bukan sekadar 

instrumen ekonomi, melainkan dapat dimaknai sebagai implementasi nilai Qur’ani dalam 

menjaga keseimbangan bumi, merealisasikan amanah kekhalifahan, dan mewujudkan 

kemaslahatan lintas generasi. 

 

Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Perspektif Hadis 

Konsep tanggung jawab ekologis dalam Islam tidak hanya berlandaskan Al-Qur’an, 

tetapi juga ditegaskan dalam hadis-hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم yang memposisikan dunia 

sebagai amanah yang harus dijaga. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

سَاءَ  ِ
نْ يَا وَاتَّقُوا الن  ونَ، فَاتَّقُوا الدُّ

ُ
يْفَ تَعْمَل

َ
مْ فِيهَا، فَيَنْظُرُ ك

ُ
َ مُسْتَخْلِفُك وَةٌ خَضِرَةٌ، وَإِنَّ اللََّّ

ْ
نْيَا حُل  إِنَّ الدُّ

“Sesungguhnya dunia itu hijau dan indah, dan Allah menjadikan kamu sebagai khalifah 

di dalamnya, maka Dia akan melihat bagaimana kamu berbuat” (HR. Muslim).27 

 

Hadis ini menegaskan bahwa manusia adalah pemegang amanah dalam mengelola 

bumi. Dunia yang digambarkan sebagai “hijau dan indah” menunjukkan nilai ekologis yang 

harus dipertahankan. Dengan demikian, setiap kebijakan atau aktivitas yang bertujuan 

menjaga kelestarian lingkungan dapat dipahami sebagai bagian dari pelaksanaan amanah 

tersebut. 

Hadis lain yang sangat relevan adalah sabda Nabi صلى الله عليه وسلم: 

هُ بِهِ صَدَقَةٌ 
َ
انَ ل

َ
ا ك

َّ
وْ بَهِيمَةٌ، إِل

َ
سَانٌ أ

ْ
وْ إِن

َ
 مِنْهُ طَيْرٌ أ

ُ
ل
ُ
ك
ْ
وْ يَزْرعَُ زَرْعًا، فَيَأ

َ
 مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَغْرِسُ غَرْسًا، أ

“Tidaklah seorang Muslim menanam pohon atau menabur benih, lalu dimakan oleh 

burung, manusia, atau hewan, melainkan itu menjadi sedekah baginya” (HR. Bukhari 

dan Muslim).28 

 

Hadis ini menunjukkan bahwa aktivitas ekologis seperti menanam pohon memiliki 
nilai spiritual dan bernilai sedekah. Dalam konteks modern, penanaman pohon sebagai 
bagian dari proyek rehabilitasi hutan atau carbon offset sejalan dengan prinsip ini, karena 
memberikan manfaat ekologis sekaligus menjadi amal jariyah yang pahalanya terus 
mengalir. Lebih jauh, Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga bersabda: 

ةٌ، فَ 
َ
مْ فَسِيل

ُ
حَدِك

َ
اعَةُ وَفِي يَدِ أ يَغْرِسْهَاإِنْ قَامَتِ السَّ

ْ
ىٰ يَغْرِسَهَا فَل ا تَقُومَ حَتَّ

َ
نْ ل

َ
إِنِ اسْتَطَاعَ أ  

“Jika terjadi kiamat sementara di tangan salah seorang di antara kalian terdapat benih 

kurma, maka jika ia mampu menanamnya sebelum kiamat terjadi, hendaklah ia 

menanamnya” (HR. Ahmad).29 

 

Hadis ini mengandung pesan kuat tentang pentingnya tindakan konstruktif bagi 

lingkungan, bahkan dalam situasi genting. Secara tematik, hadis ini menegaskan bahwa 

upaya pelestarian alam memiliki nilai intrinsik dan tidak bergantung pada hasil jangka 

 
27  H.R. Muslim, dalam Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Dhikr wa al-Du‘ā’ wa al-Tawbah wa al-Istighfār, Bāb Akthar Ahl al-Jannah al-

Fuqarā’, No. hadis: 2742. 
28  H.R. al-Bukhārī, dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Muzāra‘ah, No. 2320 (juga diriwayatkan dalam Kitāb al-Adab). HR. 

Muslim, dalam Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Musāqāh, No. 1553. 
29  H.R. Aḥmad, dalam Musnad Aḥmad, Musnad Anas bin Mālik, No. 12902 (menurut penomoran sebagian tahqiq). 

Dinyatakan sahih oleh al-Albānī dalam Ṣaḥīḥ al-Jāmi‘ No. 1424. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
 

9   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

pendek semata. Dalam konteks perubahan iklim, setiap upaya mengurangi emisi dan 

memulihkan ekosistem merupakan tindakan etis yang memiliki legitimasi keagamaan. 

Prinsip keberlanjutan juga tercermin dalam larangan berbuat zalim terhadap 

lingkungan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم melarang tindakan merusak, termasuk dalam kondisi perang, 

seperti larangan menebang pohon secara sembarangan. Dalam riwayat disebutkan bahwa 

Nabi melarang pembakaran pohon dan perusakan tanaman tanpa alasan yang sah (HR. Abu 

Dawud). Larangan ini menunjukkan adanya etika lingkungan dalam Islam yang 

mengedepankan perlindungan terhadap sumber daya alam. Dengan demikian, aktivitas 

industri yang menghasilkan emisi berlebihan dan merusak ekosistem dapat dikategorikan 

sebagai bentuk pelanggaran terhadap etika tersebut. 

Islam juga menekankan prinsip keadilan dan larangan membahayakan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
bersabda: 

ا ضِرَ 
َ
ا ضَرَرَ وَل

َ
ارَ ل  

“Tidak boleh membahayakan diri sendiri dan tidak boleh membahayakan orang lain” 

(HR. Ibn Majah).30 

 

Hadis ini menjadi kaidah universal dalam fikih yang melarang segala bentuk tindakan 

yang menimbulkan kerugian. Emisi karbon berlebih yang menyebabkan perubahan iklim, 

bencana alam, dan gangguan kesehatan dapat dipandang sebagai bentuk bahaya kolektif. 

Oleh karena itu, kebijakan pengurangan emisi, termasuk melalui mekanisme perdagangan 

karbon, dapat dipahami sebagai implementasi prinsip pencegahan mudarat. 

Konsep sedekah jariyah juga memperkuat legitimasi moral tindakan ekologis. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 
مٍ يُنْتَفَ 

ْ
وْ عِل

َ
ا مِنْ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ، أ

َّ
اثَةٍ: إِل

َ
ا مِنْ ثَل

َّ
هُ إِل

ُ
سَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَل

ْ
إِن
ْ
هُ إِذَا مَاتَ ال

َ
دٍ صَالِحٍ يَدْعُو ل

َ
وْ وَل

َ
عُ بِهِ، أ  

“Apabila manusia meninggal dunia, maka terputuslah amalnya kecuali tiga perkara: 

sedekah jariyah, ilmu yang bermanfaat, dan anak saleh yang mendoakannya” (HR. 

Muslim).31 

 

Rehabilitasi hutan, konservasi lahan, dan pengembangan energi terbarukan sebagai 

bagian dari skema karbon dapat dikategorikan sebagai bentuk sedekah jariyah karena 

manfaatnya berkelanjutan bagi generasi mendatang. Sehingga, proyek-proyek offset karbon 

tidak hanya bernilai ekonomi, tetapi juga bernilai ibadah. 

Berdasarkan keseluruhan hadis tersebut, perdagangan karbon dapat memiliki 

legitimasi moral dalam Islam selama dilaksanakan secara adil, transparan, dan bebas dari 

unsur penipuan atau spekulasi berlebihan. Jika mekanisme ini mendorong rehabilitasi 

hutan, konservasi, dan pengurangan emisi secara nyata, maka ia selaras dengan prinsip 

amanah, keadilan, serta pencegahan kerusakan. Alhasil, perdagangan karbon tidak semata-

mata instrumen ekonomi, tetapi juga dapat dipahami sebagai sarana kolektif untuk 

mewujudkan tanggung jawab ekologis dan ibadah sosial dalam perspektif Islam. 

 

 
30  H.R. Ibn Mājah, dalam Sunan Ibn Mājah, Kitāb al-Aḥkām, Bāb Man Banā fī Ḥaqqihi Mā Yaḍurru bi Jārihi, No. 2340. 

Diriwayatkan juga oleh Mālik dalam al-Muwaṭṭa’ (No. 1461), Aḥmad dalam Musnad-nya, dan al-Ḥākim dalam al-Mustadrak. 
Hadis ini dinilai hasan oleh al-Nawawī dan sahih oleh al-Albānī. 

31  H.R. Muslim, dalam Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Waṣiyyah, Bāb Mā Yalḥaq al-Insān min al-Thawāb ba‘da Wafātih, No. hadis: 
1631. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
10 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Analisis Maqashid al-Syariah terhadap Pasar Karbon 

Berdasarkan kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, kebijakan publik dan instrumen ekonomi 

dinilai berdasarkan sejauh mana ia merealisasikan kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) dan 

mencegah kerusakan (dar’ al-mafāsid). Perdagangan karbon sebagai mekanisme pasar 

untuk mengurangi emisi gas rumah kaca dapat dianalisis melalui lensa maqāṣid, khususnya 

dalam kaitannya dengan perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), perlindungan harta (ḥifẓ al-māl), 

serta pengembangan kontemporer berupa perlindungan lingkungan (ḥifẓ al-bi’ah).32 

Sehingga, legitimasi normatif pasar karbon dalam perspektif Islam sangat bergantung pada 

kontribusinya terhadap kemaslahatan kolektif dan keadilan ekologis. 

Pertama, dari aspek ḥifẓ al-nafs (perlindungan jiwa), pengurangan emisi karbon 

berkontribusi langsung terhadap penurunan risiko bencana ekologis seperti banjir, 

kekeringan ekstrem, gelombang panas, dan krisis pangan yang mengancam keselamatan 

manusia.33 Perubahan iklim terbukti berdampak pada kesehatan, penyebaran penyakit, serta 

meningkatnya angka kematian akibat bencana alam. Oleh karena itu, kebijakan yang 

mendorong dekarbonisasi dan transisi energi bersih dapat dipahami sebagai upaya preventif 

untuk menjaga keberlangsungan hidup manusia, yang merupakan tujuan primer 

(ḍarūriyyāt) dalam maqāṣid al-syarī‘ah. 

Kedua, dalam konteks ḥifẓ al-māl (perlindungan harta), pasar karbon menciptakan 

nilai ekonomi baru melalui perdagangan kredit karbon dan investasi pada proyek 

berkelanjutan.34 Skema ini membuka peluang pembiayaan bagi konservasi hutan, energi 

terbarukan, dan inovasi rendah karbon, sehingga mendorong pertumbuhan ekonomi yang 

lebih ramah lingkungan. Perlindungan harta dalam maqāṣid tidak hanya dimaknai sebagai 

akumulasi kekayaan, tetapi juga sebagai pengelolaan aset secara berkelanjutan agar tidak 

menimbulkan kerugian jangka panjang. Dengan demikian, ekonomi hijau yang berbasis 

pengurangan emisi sejalan dengan prinsip keberlanjutan dalam Islam. 

Ketiga, meskipun ḥifẓ al-bi’ah tidak secara eksplisit disebut dalam klasifikasi klasik al-

Ghazālī atau al-Syāṭibī, para pemikir kontemporer mengembangkan konsep ini sebagai 

perluasan maqāṣid untuk menjawab tantangan modern.35 Lingkungan yang lestari 

merupakan prasyarat bagi terjaganya jiwa, harta, keturunan, dan bahkan agama. Oleh karena 

itu, perlindungan lingkungan dapat diposisikan sebagai maqṣad kolektif yang menopang 

seluruh tujuan syariah lainnya. Dalam konteks ini, pasar karbon yang efektif dan kredibel 

dapat menjadi instrumen untuk merealisasikan ḥifẓ al-bi’ah melalui mekanisme insentif 

ekonomi. 

Legitimasi tersebut bersifat kondisional. Praktik spekulatif dalam perdagangan karbon, 

manipulasi harga, atau penciptaan kredit karbon fiktif berpotensi melanggar prinsip keadilan 

(‘adl) dan transparansi. Jika pasar karbon berubah menjadi arena spekulasi finansial tanpa 

pengurangan emisi yang nyata, maka ia dapat dikategorikan sebagai kemaslahatan semu 

 
32  Uswatun Hasanah, Surya Sukti, and Anas Maulana, “Designing a Fatwa on Carbon Trading in Indonesia Based on Maqashid 

Al-Shari’ah,” Jurnal Ilmu Hukum Tambun Bungai 10, no. 2 (January 6, 2026): 682–703, 
https://doi.org/10.61394/jihtb.v10i2.547. 

33  Fatmawati Fatmawati et al., “Urgensi Implementasi Green Ekonomy Terhadap Pemeliharaan Jiwa Manusia (Hifz Nafs) 
Perspektif Al-Qur’an,” AL-KHIYAR: Jurnal Bidang Muamalah Dan Ekonomi Islam 5, no. 1 (2025): 11–24, 
https://doi.org/10.36701/al-khiyar.v5i1.1829. 

34  Nayla Fatiqatun Nilna et al., “Implementasi Green Banking Pada Bank Umum Syariah Di Indonesia: Tantangan Dan 
Strategi,” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 12 (2025): 3031–5220. 

35  Mamluatun Nafisah, “Tafsir Ekologi: Menimbang Hifẓ Al-Bīah Sebagai Uṣul Ash-Sharī’ah Dalam Al-Qur’an,” Al-Fanar: 
Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2019): 93–111. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
 

11   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

(maṣlaḥah wahmiyyah).36 Dalam perspektif fikih muamalah, praktik yang mengandung 

unsur gharar (ketidakpastian berlebihan), tadlīs (penipuan), atau iḥtikār (monopoli) jelas 

bertentangan dengan nilai-nilai syariah.37 Selain itu, ketimpangan akses antara negara maju 

dan berkembang dalam pasar karbon juga dapat menimbulkan ketidakadilan struktural. Jika 

mekanisme ini hanya menguntungkan korporasi besar tanpa melibatkan masyarakat lokal 

atau tanpa distribusi manfaat yang adil, maka tujuan maqāṣid tidak tercapai secara 

komprehensif. Oleh karena itu, tata kelola pasar karbon harus dirancang secara partisipatif, 

akuntabel, dan berorientasi pada kemaslahatan publik (maṣlaḥah ‘āmmah). Dalam 

perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, perdagangan karbon memiliki potensi normatif untuk 

mendukung ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-māl, dan ḥifẓ al-bi’ah, selama dilaksanakan dengan prinsip 

keadilan, transparansi, dan efektivitas ekologis.38 Pasar karbon yang beretika bukan sekadar 

instrumen ekonomi, melainkan sarana kolektif untuk mewujudkan tanggung jawab moral 

manusia sebagai khalifah dalam menjaga keseimbangan bumi serta memastikan 

keberlanjutan bagi generasi mendatang. 

 

Pengelolaan Risiko dan Kepatuhan Syariah 

Pengembangan pasar karbon berbasis syariah menuntut desain kelembagaan dan 

kontraktual yang selaras dengan prinsip-prinsip fikih muamalah.39 Setiap instrumen yang 

diperdagangkan harus memiliki kejelasan objek (ma‘qud ‘alaih), nilai yang terukur, serta 

mekanisme serah terima yang transparan untuk menghindari unsur gharar (ketidakpastian 

berlebihan). Selain itu, struktur transaksi tidak boleh mengandung riba, baik dalam bentuk 

bunga atas penangguhan pembayaran maupun skema pembiayaan yang bersifat eksploitatif. 

Oleh karena itu, akad yang digunakan dalam pasar karbon syariah seperti bai‘, wakalah, atau 

ju‘alah harus dirancang secara eksplisit dan terdokumentasi dengan baik agar memenuhi 

standar kepastian hukum dan syariah.40 

Risiko utama dalam perdagangan karbon terletak pada validitas dan integritas kredit 

karbon itu sendiri. Tanpa sistem verifikasi yang kredibel, potensi munculnya kredit fiktif 

(phantom credits) atau klaim pengurangan emisi yang tidak terukur dapat merusak 

legitimasi pasar. Dalam perspektif syariah, ketidakjelasan objek transaksi dapat 

menimbulkan gharar fahish (ketidakpastian yang signifikan) yang dilarang. Oleh sebab itu, 

diperlukan mekanisme measurement, reporting, and verification (MRV) yang independen, 

akurat, dan dapat diaudit secara berkala untuk memastikan bahwa setiap unit karbon benar-

benar merepresentasikan pengurangan emisi yang nyata.41 

Aspek transparansi juga menjadi kunci dalam menjaga prinsip keadilan (‘adl) dan 

amanah. Informasi mengenai asal proyek, metode perhitungan emisi, harga transaksi, serta 

distribusi manfaat harus dapat diakses oleh para pemangku kepentingan. Transparansi ini 

 
36  Wilda Prihatiningtyas et al., “Perspektif Keadilan Dalam Kebijakan Perdagangan Karbon (Carbon Trading) Di Indonesia 

Sebagai Upaya Mengatasi Perubahan Iklim,” Refleksi Hukum : Jurnal Ilmu Hukum 7, no. 2 (2023): 163–86, 
https://doi.org/10.24246/jrh.2022.v7.i2. 

37  Nina Nursari, Ending Solehudin, and Nasrudin Nasrudin, “Praktik Riba Dan Gagal Bayar Pinjaman Online: Ancaman Pada 
Reputasi Dan Kredibilitas Nasabah Di Era Digital,” Equality : Journal of Islamic Law (EJIL) 2, no. 2 (2024): 14–27, 
https://doi.org/10.15575/ejil.v2i2.903. 

38  Hikam, “Upaya Mitigasi Krisis Iklim Melalui Perdagangan Karbon: Analisis Normatif Fikih Mu’amalah Dan Maqāṣīd Asy-
Syarī‘Ah.” 

39  Hikam. 
40  Rozatul Ikhwa and Rayyan Firdaus, “Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur’an, 

Hadis, Dan Pendapat Para Ulama,” Jurnal Ilmiah Ekonomi, Akuntansi, Dan Pajak 1, no. 4 (December 4, 2024): 98–105, 
https://doi.org/10.61132/jieap.v1i4.629. 

41  Azzahra Kamila Cahyani Masdar et al., “Model Penjualan Ketidakpastian Dalam Transaksi,” MARAS: Jurnal Penelitian 
Multidisiplin 2, no. 1 (2024): 373–79, https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.184. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
12 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

tidak hanya mengurangi risiko manipulasi pasar, tetapi juga memperkuat akuntabilitas 

publik. Dalam konteks maqasid al-syariah, transparansi merupakan instrumen untuk 

menjaga harta (hifz al-mal) dan mencegah praktik yang merugikan masyarakat luas. Di 

samping itu, regulasi pasar karbon syariah harus secara tegas mencegah praktik pencucian 

uang (money laundering), manipulasi harga, dan spekulasi berlebihan.42 Aktivitas spekulatif 

yang menjadikan kredit karbon sekadar instrumen derivatif tanpa basis ekologis berpotensi 

menyimpang dari tujuan awal perlindungan lingkungan. Dalam fikih, praktik semacam ini 

dapat dikategorikan sebagai bentuk tadlīs (penipuan) atau najsy (rekayasa harga) yang 

dilarang. Oleh karena itu, penguatan regulasi dan pengawasan pasar menjadi prasyarat 

penting untuk menjaga integritas sistem. 

Peran pengawasan syariah (sharia supervisory board) menjadi elemen strategis dalam 

memastikan kepatuhan normatif.43 Dewan pengawas syariah tidak hanya menilai kesesuaian 

akad, tetapi juga mengawasi praktik operasional agar tetap sejalan dengan prinsip keadilan, 

keberlanjutan, dan kemaslahatan publik. Audit syariah berkala diperlukan untuk 

mengidentifikasi potensi penyimpangan serta memberikan rekomendasi perbaikan. 

Mekanisme ini akan memperkuat kepercayaan investor dan masyarakat terhadap pasar 

karbon berbasis syariah. Model hybrid governance yang menggabungkan regulasi negara 

dan pengawasan dewan syariah dapat menjadi solusi strategis. Negara berperan dalam 

menetapkan standar teknis, sistem verifikasi, serta pengawasan keuangan, sementara dewan 

syariah memastikan kesesuaian normatif dengan prinsip Islam.44 Sinergi ini menciptakan 

keseimbangan antara stabilitas pasar dan legitimasi moral. Dengan demikian, tata kelola 

yang terintegrasi mampu meminimalkan risiko sistemik sekaligus menjaga keberlanjutan 

ekologis. 

Berdasarkan penjelasan tersebut, pengelolaan risiko dan kepatuhan syariah dalam 

pasar karbon tidak hanya berorientasi pada aspek legal-formal, tetapi juga pada substansi 

kemaslahatan. Pasar karbon syariah yang dirancang secara transparan, adil, dan akuntabel 

akan berkontribusi pada perlindungan lingkungan sekaligus memperkuat stabilitas ekonomi. 

Dengan desain kontrak yang jelas, pengawasan yang ketat, dan regulasi yang komprehensif, 

pasar karbon dapat berkembang sebagai instrumen keuangan berkelanjutan yang sejalan 

dengan nilai-nilai maqasid al-syariah. 

 

Simpulan 

Perdagangan karbon dalam perspektif Islam memiliki legitimasi normatif yang kuat 

apabila dipahami dalam kerangka hifz al-bi’ah dan maqashid al-syariah. Ayat-ayat Al-

Qur’an dan hadis menegaskan kewajiban menjaga lingkungan dan larangan membuat 

kerusakan di bumi, yang secara kontekstual relevan dengan upaya pengurangan emisi 

karbon. Perdagangan karbon dapat menjadi instrumen yang sah dan bahkan dianjurkan 

sebagai mekanisme kompensasi atas dampak ekologis aktivitas industri, selama memenuhi 

prinsip keadilan, transparansi, dan bebas dari riba serta gharar. Penelitian ini menegaskan 

pentingnya integrasi tafsir tematik, hadis dan fiqh muamalah dalam merumuskan model 

pasar karbon syariah yang berkelanjutan, sehingga mampu menjawab tantangan perubahan 

iklim sekaligus menjaga integritas hukum Islam. 

 
42  Adelia Putri, Ayu Khairani, and Ara M etc Ningtias, “Maqashid Syariah Sebagai Landasan Pengembangan Green Economy 

Di Indonesia,” Al-Istimrar: Jurnal Ekonomi Syariah 4, no. 1 (2025): 1–10. 
43  Masdar et al., “Model Penjualan Ketidakpastian Dalam Transaksi.” 
44  Uus Putria, Nasrudin, and Nina Nursari, “Konsep Bagi Hasil Dalam Ekonomi Islam,” ISLAMICA : Jurnal Ilmu-Ilmu Agama 

Islam 5, no. 1 (2020): 73–79. 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 
 

13   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Referensi 

Al-Maraghi, Ahmad Musthafa. Tafsir Al-Maraghi. Kairo: Dar Ihya’ al-Turats al-’Arabi, 1953. 
Al-Qurthubi, Syekh Syamsuddin. Al-Jami’ Li Ahkami Al-Qur’an, Jilid III. Kairo: Darul Kutub 

al-Mishriyah, 1963. 
Arfiana Maulina Fatimah. “Carbon Trading Dengan Prinsip Syariah Di Malaysia Potensi Dan 

Implementasi Di Indonesia.” Hasina: Jurnal Akuntansi Dan Bisnis Syariah 2, no. 1 
(2025): 5–10. https://doi.org/10.35897/hasina.v2i1.1741. 

Ath-Thabari, Ibnu Jarir. Jami’ul Bayan Fi Ta’wilil Qur’an. Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 
2000. 

Fatiqatun Nilna, Nayla, Ajeng Rahmawati, Destin Ilmala Putri, Vellhany Bunga Rahmadhani, 
and Amalia Nuril Hidayati. “Implementasi Green Banking Pada Bank Umum Syariah 
Di Indonesia: Tantangan Dan Strategi.” Jurnal Media Akademik (JMA) 3, no. 12 
(2025): 3031–5220. 

Fatmawati, Fatmawati, Achmad Abubakar, Sohrah Sohrah, and Heri Iswandi. “Urgensi 
Implementasi Green Ekonomy Terhadap Pemeliharaan Jiwa Manusia (Hifz Nafs) 
Perspektif Al-Qur’an.” AL-KHIYAR: Jurnal Bidang Muamalah Dan Ekonomi Islam 5, 
no. 1 (2025): 11–24. https://doi.org/10.36701/al-khiyar.v5i1.1829. 

Fatmawati, Susan, Wahyu Andriyadi, and Ahmad Sigit Febriyanto. “Dampak Mekanisme 
Perdagangan Karbon Di Pasar Modal Indonesia: Membuat Portofolio Optimal Model 
Markowitz.” EKOMA : Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi 5, no. 1 (2025): 770–
84. https://doi.org/10.56799/ekoma.v5i1.12351. 

Hikam, Sohibul. “Upaya Mitigasi Krisis Iklim Melalui Perdagangan Karbon: Analisis 
Normatif Fikih Mu’amalah Dan Maqāṣīd Asy-Syarī‘Ah.” Wasathiyyah 7, no. 02 (August 
25, 2025): 35–57. https://doi.org/10.58470/wasathiyyah.v7i02.112. 

Ibrahim, Rustam, A. Mufrod Teguh Mulyo, and Lilis Fatimah. “Konsep Ramah Lingkungan 
Dalam Perspektif Alquran, Hadis, Dan Kitab Kuning Di Pesantren.” MADANIA 21, no. 
2 (2017): 209–20. 

Ilham, Ilham. “Indonesia Miliki Modal Alam Untuk Pasar Karbon Berintegritas Tinggi 
Dunia.” Kementerian Kehutanan, 2025. 
https://www.kehutanan.go.id/news/indonesia-miliki-modal-alam-untuk-pasar-
karbon-berintegritas-tinggi-dunia. 

Jumah, Syekh Ali. Al-Bi’ah Wa Al-Hifadz Alaiha Min Mandzur Islamy. Kairo: al-Wabil as-
Shaib lil Intaji wa Attawzi’ wa an-Nasyar, 2009. 

Katsir, Ibnu. Tafsir Al-Qur’anul ‘Adzim. Beirut: Darul Fikr, 1994. 
Mallongi, Andi Agung, Afifah Annisa Fitri, Nur Hastina, Ira Nur Annisa, and Andi B 

Mutmainnah Sudarmin. “Konsep Hifdz Al-Bi’ah Dalam Pengelolaan Sumber Mata Air 
Alam Untuk Kesejahteraan Umat.” Jurnal Ruhul Islam 3, no. 2 (2025): 1–24. 
https://doi.org/10.33476/jri.v3i2.257. 

Masdar, Azzahra Kamila Cahyani, Lailatun Nadira, Nuradillah Nuradillah, and Wismanto 
Wismanto. “Model Penjualan Ketidakpastian Dalam Transaksi.” MARAS: Jurnal 
Penelitian Multidisiplin 2, no. 1 (2024): 373–79. 
https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.184. 

Mentari, Nikmah, Ilham Dwi Rafiqi, and Tiara Zein. “Implementasi Pengaturan Perdagangan 
Karbon Di Indonesia Dalam Perspektif Investasi Hijau Dan Konstitusi Ekonomi.” 
JATISWARA 39, no. 3 (November 30, 2024): 283–94. 
https://doi.org/10.29303/jtsw.v39i3.710. 

Nafisah, Mamluatun. “Tafsir Ekologi: Menimbang Hifẓ Al-Bīah Sebagai Uṣul Ash-Sharī’ah 
Dalam Al-Qur’an.” Al-Fanar: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (2019): 93–
111. 

Nurhayati, Aisyah, Zulfa Izzatul Ummah, and Sudarno Shobron. “Kerusakan Lingkungan 
Dalam Persfektif Al-Qur’an.” SUHUF: International Journal of Islamic Studies 30, no. 
2 (2018): 194–220. 

Nursari, Nina, Ending Solehudin, and Nasrudin Nasrudin. “Praktik Riba Dan Gagal Bayar 



Citra Kharisma Utami dan Ahmad Hasan Ridwan  
Legitimasi Perdagangan Karbon dalam Islam 
melalui Analisis Tafsir Tematik dan Hadis terhadap Instrumen Lingkungan Modern 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1219 

 
14 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Pinjaman Online: Ancaman Pada Reputasi Dan Kredibilitas Nasabah Di Era Digital.” 
Equality : Journal of Islamic Law (EJIL) 2, no. 2 (2024): 14–27. 
https://doi.org/10.15575/ejil.v2i2.903. 

Putri, Adelia, Ayu Khairani, and Ara M etc Ningtias. “Maqashid Syariah Sebagai Landasan 
Pengembangan Green Economy Di Indonesia.” Al-Istimrar: Jurnal Ekonomi Syariah 
4, no. 1 (2025): 1–10. 

Rojihisawal, Faisal, Azmy Subhan Robbani, and Hilmy Firdausy. “Peran Fatwa MUI No. 
86/2023 Dalam Mewujudkan Kemakmuran Ekologis: Analisis Prinsip Maqāṣid Al- 
Syarī’ah.” KURIOSITAS: Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 14, no. 2 (2021): 
161–81. 

Rozatul Ikhwa, and Rayyan Firdaus. “Pandangan Islam Tentang Riba Dalam Transaksi 
Keuangan: Tinjauan Ayat Al-Qur’an, Hadis, Dan Pendapat Para Ulama.” Jurnal Ilmiah 
Ekonomi, Akuntansi, Dan Pajak 1, no. 4 (December 4, 2024): 98–105. 
https://doi.org/10.61132/jieap.v1i4.629. 

Shivanna, K. R. “Perubahan Iklim Dan Dampaknya Terhadap Keanekaragaman Hayati Dan 
Kesejahteraan Manusia.” Proceedings of the Indian National Science Academy 88, no. 
2 (June 2, 2022): 160–71. https://doi.org/10.1007/s43538-022-00073-6. 

Siska Rahmayanti, Nina Nursari, and Nasrudin. “Peran Green Financing Dalam Ekonomi 
Syariah Sebagai Respon Adaptif Terhadap Volatilitas Ekonomi Dan Krisis Iklim 
Global.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 11, no. 04 (2025): 192–204. https://jurnal.stie-
aas.ac.id/index.php/jei/article/view/17867. 

Soenarjo. Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna. Jakarta: Lajnah Pentashihan 
Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 

Syauqi, M., Romlah Abubakar Askar, and Abdul Ghofur. “Ekologi Dan Hadits : Analisis 
Tentang Peran Manusia Sebagai Khalifah Di Bumi.” Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 
2, no. May (2025): 231–37. https://doi.org/10.5281/zenodo.15427257. 

Uljanah, Nisa. “Antangan Hukum Islam Terhadap Pengembangan Pasar Karbon: Studi Kasus 
Terhadap Pengelolaan Risiko Dan Kepatuhan Syariah.” JURNAL HUKUM SEHASEN 
10, no. 1 (April 7, 2024): 23–30. https://doi.org/10.37676/jhs.v10i1.5803. 

Uswatun Hasanah, Surya Sukti, and Anas Maulana. “Designing a Fatwa on Carbon Trading 
in Indonesia Based on Maqashid Al-Shari’ah.” Jurnal Ilmu Hukum Tambun Bungai 10, 
no. 2 (January 6, 2026): 682–703. https://doi.org/10.61394/jihtb.v10i2.547. 

Uus Putria, Nasrudin, and Nina Nursari. “Konsep Bagi Hasil Dalam Ekonomi Islam.” 
ISLAMICA : Jurnal Ilmu-Ilmu Agama Islam 5, no. 1 (2020): 73–79. 

Vargholy, Muhammad Najih, Sifa Arsyanda, and Thohir Luth. “Analisis Perdagangan Karbon 
Di Indonesia Dalam Perspektif Mashlahah.” IJTIHAD: Jurnal Hukum Dan Ekonomi 
Islam 19, no. 2 (2025): 362. https://doi.org/10.21111/ijtihad.v19i2.14967. 

Wilda Prihatiningtyas, Suparto Wijoyo, Indria Wahyuni, and Zuhda Mila Fitriana. 
“Perspektif Keadilan Dalam Kebijakan Perdagangan Karbon (Carbon Trading) Di 
Indonesia Sebagai Upaya Mengatasi Perubahan Iklim.” Refleksi Hukum : Jurnal Ilmu 
Hukum 7, no. 2 (2023): 163–86. https://doi.org/10.24246/jrh.2022.v7.i2. 

Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir Fil Aqidah Was Syari’ah, Wal Minhaj. Damaskus: Darul 
Fikr, 1997. 

 


