
Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL) 
Volume 4 Nomor 1, Januari-Juni 2026 
e-ISSN: 3031-951X 
Journal Home Page: https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index 
Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
Halaman: 15 - 28 

 
This is an open-access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use, 

distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. ©2026 by the author. 

 
Received: 21 Juli 2025, Accepted: 31 Januari 2026, Published: 15 Februari 2026 

 
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 
 

Mumad Nurjaman 
Institut Agama Islam PERSIS Garut, Indonesia 

 
 

*correspondence: mumadnurjaman55@gmail.com 

 
Abstrak: Krisis ketimpangan ekonomi di Indonesia menunjukkan kecenderungan meningkatnya 
konsentrasi kekayaan pada kelompok tertentu, sementara sebagian besar masyarakat masih 
menghadapi keterbatasan akses terhadap sumber daya ekonomi. Hal ini menimbulkan pertanyaan 
mendasar mengenai relevansi konsep harta dalam Islam yang tidak hanya bersifat material, tetapi juga 
etis dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dimensi etika dan spiritual dalam 
konsep harta Islam berdasarkan Al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih, serta mengkaji relevansinya 
terhadap problem ketimpangan ekonomi di Indonesia. Metode yang digunakan adalah penelitian 
kualitatif dengan pendekatan normatif berbasis studi kepustakaan dan analisis tematik. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa dalam Islam harta dipandang sebagai amanah, sarana ibadah, dan 
instrumen distribusi keadilan sosial melalui mekanisme zakat, infak, sedekah, dan larangan 
penumpukan harta. Kebaruan penelitian ini menawarkan rekonstruksi konseptual harta sebagai 
instrumen transformasi sosial yang tidak hanya dipahami dalam kerangka kepemilikan individual, 
tetapi sebagai mekanisme normatif untuk membangun keadilan distributif dan keseimbangan sosial. 
Kontribusi penelitian ini diharapkan menjadi rumusan kerangka normatif yang dapat menjadi dasar 
kebijakan ekonomi berbasis nilai keadilan distributif dalam perspektif Islam. 
Kata kunci: konsep harta, etika islam, spiritualitas, ketimpangan ekonomi, maqasid syariah. 
 
Abstract: The economic inequality crisis in Indonesia shows a tendency towards increasing 
concentration of wealth among certain groups, while the majority of the population still faces limited 
access to economic resources. This raises fundamental questions about the relevance of the concept of 
wealth in Islam, which is not only material in nature but also ethical and spiritual. This study aims 
to analyse the ethical and spiritual dimensions of the Islamic concept of wealth, as articulated in the 
Qur'an, hadith, and fiqh literature, and to examine its relevance to the problem of economic 
inequality in Indonesia. The method employed is qualitative research with a normative approach, 
grounded in a literature review and thematic analysis. The results of the study show that, in Islam, 
wealth is viewed as a trust, a means of worship, and an instrument for the distribution of social 
justice through the mechanisms of zakat, infaq, sadaqah, and the prohibition of hoarding. The 
novelty of this research offers a conceptual reconstruction of wealth as an instrument of social 
transformation, understood not only as a form of individual ownership but also as a normative 
mechanism for advancing distributive justice and social balance. The contribution of this research is 
expected to be a normative framework that can serve as the basis for economic policies grounded in 
Islamic distributive justice. 
Keywords: concept of wealth, Islamic ethics, spirituality, economic inequality, maqasid syariah.

 

 

 

 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20240103011426005
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
mailto:mumadnurjaman55@gmail.com


Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
16 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Pendahuluan 

Ketimpangan ekonomi merupakan salah satu persoalan struktural yang terus menjadi 

tantangan pembangunan di Indonesia. Data berbagai lembaga menunjukkan bahwa 

distribusi kekayaan masih terkonsentrasi pada kelompok ekonomi atas, sementara kelompok 

bawah menghadapi keterbatasan akses terhadap pendidikan, kesehatan, dan modal usaha.1 

Ketimpangan ini tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi, tetapi juga berimplikasi pada 

stabilitas sosial dan kohesi nasional. Dalam hal tersebut, diperlukan pendekatan normatif 

yang tidak hanya berbasis kebijakan teknokratis, tetapi juga berakar pada nilai etika dan 

spiritualitas masyarakat.  

Islam sebagai sistem nilai yang komprehensif memiliki konsep harta yang unik dan 

berbeda dari paradigma kapitalistik murni. Dalam Islam, harta bukanlah tujuan akhir, 

melainkan sarana untuk mencapai kemaslahatan dan mendekatkan diri kepada Allah. Al-

Qur’an menyebut harta sebagai perhiasan kehidupan dunia, tetapi sekaligus sebagai ujian 

bagi manusia.2 Perspektif ini menunjukkan adanya dimensi spiritual yang melekat pada 

kepemilikan dan pengelolaan harta. 

Secara teologis, harta dalam Islam diposisikan sebagai amanah dari Allah kepada 

manusia. Konsep amanah ini menuntut tanggung jawab moral dalam memperoleh, 

menggunakan, dan mendistribusikan kekayaan.3 Harta tidak boleh diperoleh melalui cara 

yang batil, dan tidak boleh ditimbun secara eksploitatif. Oleh karena itu, Islam 

mengintegrasikan aspek etika dalam seluruh aktivitas ekonomi. Meski demikian, praktik 

ekonomi modern sering kali terjebak dalam orientasi akumulasi tanpa batas. Sistem 

kapitalisme global mendorong pertumbuhan berbasis kompetisi dan akumulasi modal yang 

sering mengabaikan dimensi moral.4 Hal ini berkontribusi pada meningkatnya kesenjangan 

sosial dan melemahnya solidaritas kolektif. Di Indonesia, problem ini semakin kompleks 

dengan adanya disparitas regional dan akses ekonomi yang tidak merata. 

Beberapa penelitian terdahulu yang dijadikan rujukan, masing-masing studi 

memberikan kontribusi penting, namun masih menyisakan celah konseptual yang signifikan. 

Artikel Akbar dan Sulastri menegaskan bahwa harta dalam Islam bersifat multidimensional 

dan menekankan tanggung jawab sosial dalam kepemilikan, tetapi kajiannya lebih bersifat 

deskriptif-teologis tanpa mengaitkan secara eksplisit dengan problem ketimpangan ekonomi 

nasional.5 Penelitian Azkiyya dan Khilwani menyoroti pengelolaan harta berbasis keadilan 

sosial melalui zakat dan etika syariah, namun fokusnya pada aspek normatif pengelolaan, 

bukan pada analisis struktural distribusi kekayaan dalam konteks makroekonomi Indonesia.6 

Studi Ulfa Sari dkk., mengembangkan konsep harta sebagai nilai ekonomi dan amanah 

dalam akuntansi syariah, tetapi terbatas pada ranah konseptual-akuntansi dan belum 

membahas implikasi sosial ketimpangan.7 Penelitian Ameliya Saputri dkk., mengintegrasikan 

 
1  Dewi Fatmala Putri et al., “Problematika Ketimpangan Ekonomi Dalam Sistem Ekonomi Di Indonesia,” Jurnal Ilmiah 

Ekonomi Dan Manajemen 1, no. 4 (2023): 163–172, https://doi.org/10.61722/jiem.v1i4.330. 
2  Adri Adri et al., “Harta Dan Hak Milik Dalam Islam: Pembagian Harta Dan Akibat Hukumnya,” Jurnal Ilmiah Manajemen 

Dan Kewirausahaan 4, no. 2 (June 30, 2025): 525–43, https://doi.org/10.55606/jimak.v4i2.4708. 
3  Eko Sumardianto Sumadi, “Telaah Harta Dalam Perspektif Al-Qur’an: Amanah Dan Tanggung Jawab Sosial,” IMTIYAZ: 

Jurnal Ilmu Keislaman 9, no. 1 (March 4, 2025): 93–110, https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i1.1589. 
4  Maulia Dwi Yanti, Fifi Nur Aisha, and Lughna Vika Sundusy, “Bisnis Halal, Rezeki Berkah: Etika Wirausaha Muslim Dalam 

Arus Kapitalisme,” Jurnal Bisnis, Ekonomi Syariah, Dan Pajak 2, no. 2 (June 17, 2025): 232–49, 
https://doi.org/10.61132/jbep.v2i2.1178. 

5  Aziz Akbar and Sulastri Sulastri, “Relasi Agama Dan Negara: Harta Dan Kepemilikan Dalam Perspektif Islam,” Pelita: 
Jurnal Studi Islam Mahasiswa UII Dalwa 1, no. 2 (May 30, 2024): 133–44, https://doi.org/10.38073/pelita.v1i2.1417. 

6  Kayla Nurul Azkiyya and Siti Nuralika Khilwani, “Prinsip Hukum Islam Dalam Pengelolaan Harta Untuk Keadilan Sosial 
Dan Etika,” Lex Aeterna Law Journal 2, no. 3 (2024): 111–11, https://doi.org/10.69780/lexaeternalawjournal.v2i3.67. 

7  Ulfa Sari et al., “Makna Harta Sebagai Nilai Ekonomi Dan Amanah: Analisis Konseptual Dalam Akuntansi Syariah,” Journal 
of Economic and Business Advancement 1, no. 2 (December 12, 2025): 233–42, https://doi.org/10.65310/550pw382. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
 

17   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

kepemilikan, etika, dan tanggung jawab sosial dalam akuntansi syariah, namun tetap 

berorientasi pada praktik pelaporan keuangan lembaga, bukan pada rekonstruksi sosial 

distribusi harta.8 Sementara penelitian Romadhoni dan Batubara, literatur distribusi zakat 

dalam pengentasan kemiskinan (studi empiris pengelolaan zakat nasional) umumnya 

menekankan efektivitas teknis kelembagaan, bukan dimensi spiritual-filosofis konsep harta 

sebagai akar ketimpangan.9 Sehingga dapat disimpulkan bahwa, research gap penelitian ini 

belum adanya kajian yang secara integratif merekonstruksi dimensi etika dan spiritual 

konsep harta dalam Islam, kemudian menghubungkannya secara sistematis dengan krisis 

ketimpangan ekonomi di Indonesia sebagai problem struktural. Penelitian ini berbeda 

karena tidak berhenti pada deskripsi normatif, akuntansi syariah, atau instrumen zakat 

semata, melainkan menawarkan formulasi konseptual harta sebagai instrumen transformasi 

sosial berbasis maqasid syariah untuk merespons ketimpangan ekonomi secara lebih 

komprehensif dan kontekstual. 

Berdasarkan latar belakang dan gap penelitian tersebut, studi ini bertujuan untuk 

menganalisis dimensi etika dan spiritual dalam konsep harta Islam, serta mengkaji 

relevansinya terhadap krisis ketimpangan ekonomi di Indonesia. Penelitian ini juga berupaya 

merumuskan kerangka normatif berbasis maqasid syariah sebagai dasar penguatan 

kebijakan ekonomi yang berorientasi pada keadilan sosial dan kesejahteraan kolektif. 

 

Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif melalui 

studi kepustakaan. Sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang berkaitan 

dengan konsep harta, amanah, distribusi kekayaan, dan larangan penumpukan harta. 

Sumber sekunder meliputi kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta penelitian ilmiah 

tentang ketimpangan ekonomi di Indonesia. Analisis dilakukan secara tematik dengan 

mengintegrasikan konsep maqasid syariah dan data kontekstual ketimpangan ekonomi 

nasional. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Harta sebagai Amanah dan Ujian Spiritual 

Al-Qur’an menegaskan bahwa harta bukan sekadar instrumen ekonomi, melainkan 

amanah yang dititipkan Allah kepada manusia. Dalam Q.S. Al-Baqarah : 195 Allah berfirman: 

نْفِقُوْا
َ
ا الٰلِّ  سَبِيْلِ  فِيْ  وَا

َ
قُوْا   وَل

ْ
مْ  تُل

ُ
يْدِيْك

َ
ى بِا

َ
ةِ  اِل

َ
ك
ُ
هْل حْسِنُوْا    التَّ

َ
ب   الٰلَّ  اِنَّ     وَا مُحْسِنِيْنَ  يُحِ

ْ
   ال

“Berinfaklah di jalan Allah, janganlah jerumuskan dirimu ke dalam kebinasaan, dan 

berbuatbaiklah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berbuat baik.” (Q.S. 

Al-Baqarah : 195)10 

 

Ayat ini menegaskan bahwa manusia bukan pemilik absolut harta, melainkan 

pengelola yang diberi mandat. Konsep ini membentuk kesadaran teologis bahwa kepemilikan 

 
8  Ameliya Saputri, Nur Ain, and Masyhuri Masyhuri, “Analisis Konsep Harta Dalam Akuntansi Syariah Berbasis Kepemilikan, 

Etika Pengelolaan, Dan Tanggung Jawab Sosial Islam,” Journal of Economics, Management, and Accounting 1, no. 3 
(2026): 144–53, https://doi.org/10.65310/cjkr8m36. 

9  Fajri Romadhoni and Maryam Batubara, “Ontologi Islam Dan Konsep Nilai Dalam Ekonomi: Mewujudkan Keadilan Dan 
Kesejahteraan Melalui Perspektif Spiritual,” EKOMA : Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi 4, no. 2 (January 11, 2025): 
4336–45, https://doi.org/10.56799/ekoma.v4i2.7466. 

10  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Badan 
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), h. 47. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
18 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

bersifat relatif dan sementara. Dalam konteks kontemporer, prinsip ini menjadi koreksi 

terhadap paradigma materialistik yang memandang kekayaan sebagai simbol kekuasaan dan 

keberhasilan individu tanpa mempertimbangkan tanggung jawab sosial dan moral. 

Secara ringkas Imam As-Suyuthi dalam Tafsirul Jalalain menjelaskan bahwa maksud 

ayat di atas ialah perintah untuk berinfak di jalan Allah, dalam artian taat kepada-Nya baik 

dalam urusan jihad maupun lainnya. Selain itu, ayat ini berisi peringatan untuk berbuat 

“ihsan” kepada umat Islam dalam berinfak dan tidak menjerumuskan diri pada kehancuran 

dengan menahan diri berinfak untuk jihad atau bahkan meninggalkannya yang dapat 

membuat musuh lebih kuat.11 Imam Ahmad As-Shawi dalam Hasyiyah-nya memberi catatan 

bahwa maksud dari infak di atas tidak hanya menggunakan harta saja. Melainkan juga 

berinfak menggunakan tenaga dan pikiran untuk melakukan ketaatan-ketaatan kepada 

Allah. 

ِ أي ابذلوا أنفسكم وأموالكم في طاعته ومراضيه سواء الجهاد وغيره كصلة الرحم ومراعاة  الضعفاء   نْفِقُوْا فِيْ سَبِيْلِ اللّٰه
َ
وَا

 والفقراء من عباد اللّٰ 
 

“Berinfaklah di jalan Allah, maksudnya kerahkanlah jiwa dan harta kalian untuk 

melaksanakan ketaatan dan mencari ridha-Nya baik dalam jihad maupun lainnya 

seperti silaturahmi, merawat orang-orang lemah dan fakir dari hamba-hamba Allah”.12 

 

Selain sebagai amanah, harta juga merupakan ujian spiritual. Allah berfirman dalam 

QS. Al-Anfal : 28: 

مُوْْٓا
َ
نَّمَآْ وَاعْل

َ
مْ  ا

ُ
ك
ُ
مْوَال

َ
مْ  ا

ُ
ادكُ

َ
وْل
َ
نَّ    فِتْنَة   وَا

َ
ا ْٓ  الٰلَّ  وَّ جْر   عِنْدَه 

َ
   ࣖعَظِيْم   ا

 

“Dan ketahuilah bahwa hartamu dan anak-anakmu itu hanyalah sebagai ujian (fitnah), 

dan di sisi Allah pahala yang besar.” (Q.S. Al-Anfal : 28)13 

 

Merujuk pendapat Imam Fakhruddin ar-Razi dalam karya tafsir monumentalnya Tafsir 

Mafatihul Ghaib, ia menjelaskan perihal ayat ini. Menurutnya, penyebutan harta dan anak 

sebagai fitnah merupakan salah satu peringatan dari Allah swt bagi setiap umat Islam. Pada 

umumnya, penyebab munculnya pengkhianatan adalah karena cinta pada harta dan anak, 

sehingga setiap manusia akan lebih sibuk pada keduanya daripada Tuhannya. 

أنه يجب على العاقل يحترز عن المضار   ى على 
َ
تَعَال هَ  ادِ. نَبَّ

َ
وْل
َ
أ
ْ
وَال مْوَالِ 

َ
أ
ْ
ال خِ يَانَةِ هُوَ حُبُّ 

ْ
ى ال

َ
عَل إِقْدَامِ 

ْ
ى ال

َ
إِل اعِي  الدَّ انَ 

َ
مَّا ك

َ
ل

ى 
َ
مَوْل

ْ
نيَْا، وَتَ صِ يرُ حِجَابًا عَنْ خِدْمَةِ ال بَ بِالدُّ

ْ
قَل
ْ
 ال

ُ
نَّهَا تشَْغَل

َ
، لِأ حُب ِ

ْ
 المتولدة مِنْ ذَلِكَ ال

 
“Maka ketika penyebab awal munculnya khianat adalah cinta pada harta dan anak, 
maka Allah memberikan peringatan, bahwa wajib bagi orang yang berakal untuk selalu 
waspada yang ditimbulkan oleh bahaya-bahaya cinta pada harta dan anak tersebut, 
karena ia bisa menyibukkan hati dengan dunia, kemudian hal itu akan menjadi 
penghalang dari berkhidmah kepada Allah.”14 
 

 
11  Ahmad As-Suyuthi, Hasyiyatus Shawi ‘ala Tafsiril Jalalain, Juz I (Beirut: Darul Kutub al-Ilmiyah, 2013), h.119. 
12  As-Suyuthi, h. 119. 
13  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna, h. 264. 
14  Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Mafatihul Ghaib, Juz XV (Beirut: Darul Ihya at-Turats, 1999), h. 475. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
 

19   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Berdasarkan pendapat Imam ar-Razi, dapat dipahami bahwa keberadaan harta dan 

anak bukanlah suatu musibah yang harus dihindari oleh keluarga, tentu tidak demikian. 

Hanya pada umumnya, keberadaan keduanya terkadang menjadikan orang tua lebih cinta 

kepadanya, sehingga akan lalai terhadap kewajiban pada Allah dan rasul-Nya. Inilah disebut 

sebagai orang yang berkhianat terhadap amanah yang telah diberikan oleh-Nya. Karena itu, 

keberadaan harta dan anak seharusnya tidak menjadi penghalang bagi setiap keluarga untuk 

beribadah kepada Allah dan memenuhi semua tanggung jawabnya. Keduanya seharusnya 

menjadi motivasi tersendiri untuk semakin giat dan semangat dalam menunaikan semua 

kewajiban dan tanggung jawab. Allah menjanjikan pahala bagi orang-orang yang bisa 

menjaga keduanya dengan benar. 

Konsep amanah dan ujian ini melahirkan prinsip moderasi (wasathiyyah) dalam 

pengelolaan harta. Q.S. Al-Furqan : 67 menegaskan: 

ذِينَْ 
َّ
نْفَقُوْا اِذَآْ وَال

َ
مْ  ا

َ
مْ  يُسْرِفُوْا ل

َ
انَ  يَقْتُرُوْا وَل

َ
  قَوَامًا ذٰلِكَ   بَيْنَ   وَك

 

“Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan dan 

tidak pula kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang 

demikian.” (Q.S. Al-Furqan : 67)15 

 

Moderasi ekonomi ini relevan dengan tantangan gaya hidup konsumtif di era digital, di 

mana media sosial sering mendorong budaya pamer kekayaan (flexing). Islam menawarkan 

etika keseimbangan sebagai solusi atas krisis moral akibat konsumerisme yang berlebihan. 

Quraish Shihab dalam kitab Tafsir Al-Misbah, mengatakan bahwa surat Al-Furqan ayat 67 

menjelaskan tentang ciri-ciri hamba-hamba Allah yang bertakwa. Salah satu ciri tersebut 

adalah cara mereka berinfak atau membelanjakan harta, baik untuk diri sendiri, keluarga, 

maupun orang lain. Ayat ini menganjurkan bahwa mereka yang beriman tidak bersikap 

berlebihan atau boros dalam pengeluaran. Di sisi lain, ayat ini juga mengajarkan untuk tidak 

bersikap kikir atau pelit. Sebaliknya, orang-orang beriman bersikap moderat dalam 

membelanjakan harta, memilih jalan tengah yang seimbang antara boros dan kikir. Hal ini 

menunjukkan pentingnya pengelolaan keuangan yang bijaksana sesuai dengan prinsip-

prinsip Islam.16 

Kata ( يسُْرِفوُْا) yusrifu, dalam ayat tersebut, berasal dari kata ( سرف) sarfa, yang berarti 

melampaui batas kewajaran. Maksudnya adalah melebihi batas yang seharusnya, baik dalam 

memberikan nafkah maupun dalam membelanjakan harta. Ayat ini mengajarkan 

keseimbangan dalam pengeluaran, baik bagi orang yang menafkahi maupun yang menerima 

nafkah, sesuai dengan keadaan dan kebutuhan masing-masing. Meskipun seseorang 

memiliki kekayaan berlimpah, namun tetap tercela jika memberikan sesuatu kepada anak 

kecil dalam jumlah yang melebihi kebutuhannya. Sebaliknya, tindakan yang sama juga 

dipandang tidak bijak jika memberikan bantuan kepada orang dewasa yang membutuhkan 

dan mampu bekerja, dalam jumlah yang sama dengan pemberian kepada anak kecil tersebut. 

Sementara itu, kata (قوََامًا) qawaman, yang berarti adil, moderat, dan pertengahan. Dengan 

anjuran ini, Allah SWT dan Rasulullah SAW mengarahkan manusia untuk menjaga harta 

mereka dengan bijak, tidak memboroskan hingga habis, tetapi juga tidak menahan 

sepenuhnya hingga mengabaikan kebutuhan pribadi, keluarga, atau orang-orang yang 

 
15  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna, h. 568. 
16  M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2009), h. 533. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
20 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

membutuhkan. Prinsip menjaga harta agar selalu tersedia dan berkelanjutan merupakan 

perintah agama. Moderasi dan sikap pertengahan ini berlaku dalam kondisi normal dan 

umum.17 

Ibnu Jarir At-Thabari dalam kitab Tafsir Jamiul Bayan, mengatakan bahwa dalam ayat 

ini Allah memerintahkan keseimbangan dalam pengelolaan harta, agar manusia tidak 

terjerumus dalam israf (berlebihan) maupun iqtar (kekikiran). Kata israf dalam ayat 

tersebut berarti pengeluaran yang berlebihan dan tidak terkendali, khususnya dalam hal 

yang diharamkan Allah, seperti perbuatan maksiat. Bahkan, meskipun pengeluaran tersebut 

sedikit, jika digunakan untuk hal-hal yang melanggar syariat, tetap dikategorikan sebagai 

israf. Artinya, makna “israf” adalah segala pengeluaran yang melampaui batas ketentuan 

syariat. Di sisi lain, iqtar dipahami sebagai menahan diri dari memenuhi kewajiban yang 

diperintahkan Allah, seperti membantu orang miskin dan menafkahi keluarga. Sehingga, 

kekikiran berarti menahan hak Allah atas harta yang dimiliki seseorang. Kedua sifat ini, israf 

dan iqtar, dikritik karena keduanya bertentangan dengan prinsip keadilan dan keseimbangan 

yang diajarkan dalam Islam. 

مْ يَقْتُرُوا 
َ
مْ يُسْرِفُوا وَل

َ
نْفَقُوا ل

َ
ذِينَ إِذَا أ

َّ
، عن ابن عباس، قوله: )وَال حدثني علي، قال: ثنا أبو صالح، قال:  ثني معاوية، عن علي 

انَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا( قال: هم المؤمنون لا يسرفون فينفقون في معصية اللّٰ، ولا يُقترون فيمنعون حقوق اللّٰ تعالى 
َ
 وَك

 

“Ali meriwayatkan kepadaku, dia berkata: Abu Shalih menceritakan kepadaku, dia 
berkata: Mu’awiyah memberitahuku, dari Ali, dari Ibnu Abbas, mengenai firman Allah: 
‘Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan, dan 
tidak (pula) kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang 
demikian.’ Ibnu Abbas berkata: Mereka adalah orang-orang beriman yang tidak 
berlebihan sehingga mengeluarkan harta dalam kemaksiatan kepada Allah, dan tidak 
pula kikir sehingga menahan hak-hak Allah Ta’ala.”18 

 

Dimensi spiritual kepemilikan harta juga menuntut distribusi yang adil. Q.S. Al-Hasyr : 

7 menegaskan bahwa: 

يْ  ....
َ
ا ك

َ
وْنَ  ل

ُ
ةً  يَك

َ
غْنِيَاۤءِ  بَيْنَ   ۢدُوْل

َ
ا
ْ
مْ   ال

ُ
 ...  مِنْك

“.... (Demikian) agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di 

antara kamu....” (Q.S. Al-Hasyr : 7)19 

 

Ayat ini memberikan landasan normatif bagi kebijakan distribusi kekayaan dan 

instrumen sosial seperti zakat, infak, dan sedekah. Dalam konteks ketimpangan ekonomi 

global dan nasional yang semakin melebar, prinsip ini menunjukkan bahwa Islam sejak awal 

telah menawarkan visi keadilan distributif yang mencegah konsentrasi kekayaan pada 

segelintir elite. Lebih jauh, kesadaran bahwa harta adalah amanah mendorong akuntabilitas 

moral di hadapan Allah. QS. At-Takatsur : 8 menyatakan, 

نَّ  ثُمَّ 
ُ
ل ٔـَ تُسْ

َ
عِيْمِ  عَنِ  يَوْمَىِٕذ   ل     ࣖالنَّ

“Kemudian kamu pasti akan ditanya pada hari itu tentang kenikmatan.” (Q.S. At-

Takatsur : 8)20 

 
17  Shihab, h. 533. 
18  Ibnu Jarir At-Thabari, Tafsir Jami’ul Bayan, Jilid XIX (Makkah: Darul Tarbiyah wa Turats, 1991), h. 298. 
19  Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna, h. 916. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
 

21   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Ayat ini mempertegas bahwa setiap kepemilikan akan dimintai pertanggungjawaban. 

Dalam konteks tata kelola ekonomi modern, prinsip ini dapat diterjemahkan sebagai 

transparansi, integritas, dan tanggung jawab sosial dalam praktik bisnis dan kebijakan 

publik. Korupsi, manipulasi, dan eksploitasi sumber daya merupakan bentuk pengkhianatan 

terhadap amanah tersebut. Berdasarkan perspektif maqasid al-syariah, penjagaan harta 

(hifz al-mal) tidak hanya berarti melindungi kepemilikan individu, tetapi juga memastikan 

bahwa harta berfungsi untuk kemaslahatan kolektif. QS. Al-Baqarah : 188 melarang 

memakan harta orang lain dengan cara batil, yang menunjukkan bahwa etika ekonomi Islam 

menolak segala bentuk eksploitasi dan ketidakadilan struktural. Prinsip ini sangat relevan 

dalam menghadapi praktik ekonomi predatorik dan sistem keuangan yang rentan 

menciptakan ketimpangan. Konsep harta sebagai ujian spiritual juga membentuk karakter 

empati dan solidaritas sosial. QS. Ali ‘Imran : 92 menegaskan, 

نْ 
َ
وا ل

ُ
بِرَّ  تَنَال

ْ
ا تُنْفِقُوْا حَتٰى  ال وْنَ   مَِِّ ب  حِ

ُ
   عَلِيْم   بِه   الٰلَّ  فَاِنَّ  شَيْء   مِنْ  تُنْفِقُوْا وَمَا   ت

 

“Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (al-birr) sebelum kamu menafkahkan 

sebagian harta yang kamu cintai.” (Q.S. Ali ‘Imran : 92)21 

 

Ibnu Jarir At-Thabari, dalam Tafsir Jamiul Bayan, menjelaskan bahwa kebajikan sejati 

(al-birr) hanya dapat diraih dengan menginfakkan harta yang paling dicintai, bukan sekadar 

memberikan sesuatu yang tidak bernilai atau kurang berharga. Lebih jauh lagi, infak yang 

disebut dalam ayat ini tidak terbatas pada sedekah biasa, melainkan mencakup bentuk-

bentuk kedermawanan yang lebih luas, termasuk wakaf dan sedekah. Sejatiya, Wakaf 

merupakan pemberian harta yang bersifat kekal demi kepentingan umum dan kemaslahatan 

umat. Dalam wakaf, seseorang menyerahkan harta terbaiknya demi kemaslahatan umum, 

seperti membangun masjid, sekolah, atau fasilitas sosial lainnya. Dengan demikian, wakaf 

bukan hanya sekadar sedekah biasa, tetapi bentuk kebaikan yang lebih luas dan berdampak 

panjang, sebagaimana ditekankan dalam ayat ini. 

وأما قوله:”وما تنفقوا من شيء فإن اللّٰ به عليم”، فإنه يعني به: ومهما تنفقوا من شيء فتتصدقوا به من أموالكم،  فإن  اللّٰ  

ق منكم، فينفقه مما يحب  من ماله في سبيل اللّٰ وغير ذلك  -”عليم”، يقول: هو ذو علم   ق به المتصد ِ تعالى ذكرُه بما يتصدَّ

 بذلك كله، لا يعزُبُ عنه شي ء منه، حتى يجازي صاحبه عليه جزاءَه في الآخرة 
 

“Adapun firman-Nya: Dan apa saja yang kalian infakkan dari sesuatu, maka 
sesungguhnya Allah Maha Mengetahuinya, maksudnya adalah: Apa pun yang kalian 
infaqkan dan sedekahkan dari harta kalian, maka sesungguhnya Allah Ta’ala Maha 
Mengetahui apa yang disedekahkan oleh orang-orang yang bersedekah di antara 
kalian. Mereka menginfakkannya dari harta yang mereka cintai di jalan Allah dan 
lainnya.”22 

 

Harta dalam Islam bukan sekadar alat produksi atau konsumsi, tetapi medium 

pembentukan karakter spiritual dan sosial. Ia adalah amanah yang harus dikelola dengan 

integritas serta ujian yang menentukan kualitas keimanan. Relevansinya pada masa kini 

 
20  Soenarjo, h. 1096. 
21  Soenarjo, h. 91. 
22  Ibnu Jarir Ath-Thabari, Tafsir Jamiul Bayan, Jilid VI (Makkah: Darut Tarbiyah wa Turats, 1995), h. 587. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
22 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

sangat kuat, terutama dalam menghadapi krisis ketimpangan, budaya materialisme, dan 

degradasi etika ekonomi. Melalui internalisasi nilai amanah, moderasi, keadilan distributif, 

dan akuntabilitas spiritual, konsep harta dalam Islam menawarkan paradigma alternatif 

yang lebih humanis dan transformatif bagi pembangunan ekonomi yang berkeadilan dan 

berkelanjutan. 

 

Larangan Penumpukan Harta dan Prinsip Distribusi 

Islam memandang harta bukan sebagai objek akumulasi tanpa batas, melainkan 

sebagai sarana kemaslahatan yang harus berfungsi sosial. Penumpukan kekayaan secara 

berlebihan yang menghambat peredaran ekonomi dipandang bertentangan dengan prinsip 

keadilan dan keseimbangan.23 Ketika harta hanya beredar pada kelompok tertentu, maka 

akan terjadi ketimpangan struktural yang merusak harmoni sosial. Oleh karena itu, etika 

ekonomi Islam menekankan pentingnya sirkulasi kekayaan agar manfaatnya dapat dirasakan 

secara luas oleh masyarakat.24 Larangan penimbunan harta berakar pada prinsip bahwa 

kepemilikan bersifat relatif dan mengandung tanggung jawab sosial. Kekayaan tidak boleh 

diperlakukan sebagai simbol dominasi atau alat eksploitasi, tetapi sebagai amanah yang 

harus dikelola secara produktif.25 Dalam perspektif normatif, setiap individu memiliki 

kewajiban moral untuk memastikan bahwa harta yang dimilikinya tidak menjadi sumber 

ketidakadilan. Akumulasi pasif yang tidak memberi dampak sosial dipandang tidak sejalan 

dengan tujuan syariah yang menekankan kesejahteraan kolektif. 

Prinsip distribusi dalam Islam diwujudkan melalui mekanisme yang bersifat wajib 

maupun sukarela. Instrumen seperti zakat berfungsi sebagai sistem distribusi terstruktur 

untuk menjamin bahwa kelompok rentan memperoleh akses terhadap sumber daya 

ekonomi.26 Sementara itu, infak dan sedekah memperluas dimensi solidaritas sosial melalui 

partisipasi sukarela. Ketiga instrumen ini menunjukkan bahwa distribusi kekayaan bukan 

sekadar pilihan etis, tetapi bagian integral dari tata kelola ekonomi berbasis nilai. Distribusi 

harta bertujuan mencegah konsentrasi kekayaan pada segelintir pihak. Ketimpangan 

ekonomi yang ekstrem berpotensi menimbulkan ketidakstabilan sosial, konflik, serta 

melemahnya kohesi masyarakat. Oleh karena itu, sistem ekonomi Islam menekankan 

keseimbangan antara hak kepemilikan individu dan kepentingan publik. Prinsip ini 

menegaskan bahwa kebebasan ekonomi tidak boleh mengabaikan dimensi keadilan 

distributif.27 

Berdasarkan konteks ekonomi modern, relevansi prinsip ini semakin kuat. Globalisasi 

dan liberalisasi pasar sering kali menghasilkan konsentrasi modal pada korporasi besar dan 

kelompok elite. Ketika distribusi tidak berjalan adil, jurang antara kaya dan miskin semakin 

melebar. Prinsip distribusi Islam menawarkan kerangka etis untuk mengoreksi 

kecenderungan tersebut dengan menempatkan keadilan sosial sebagai orientasi utama 

 
23  Nur Islamiyah and Izzatul Mukhlisoh, “Kebutuhan Manusia Dan Sistem Pengelolaan Harta Dalam Tinjauan Maqasid 

Syariah,” Jurnal Ilmiah Nusantara (JINU) 3, no. 2 (2026): 348–64, https://doi.org/10.61722/jinu.v3i2.8661. 
24  Nadhiya Ulkhaq, Widia Ayu, and Reza Amelia, “Konsep Distribusi Kekayaan Dalam Ekonomi Islam : Studi Kasus Di 

Indonesia,” Al-Muamalah:Jurnal Ekonomi Islam, Filantropi Dan Perbankan Syariah 2, no. 1 (2025): 128–38, 
https://journal.syamilahpublishing.com/index.php/muamalah/article/view/372. 

25  Herlina, Misbahuddin, and Saleh Ridwan, “Larangan Menimbun Harta,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 3, no. 1 (2025): 
886–91, https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1349. 

26  Hijjatum Balighotul Qolbah and Rahmawati Rahmawati, “Mekanisme Distribusi Kekayaan Dalam Ekonomi Syariah Dan 
Relevansinya Terhadap Tantangan Ekonomi Modern,” Rashid : Journal of Economic 1, no. 2 (2025): 55–66, 
https://doi.org/10.65065/tt8qak34. 

27  Kemala Dewi and Muhammad Adnan Azzaki, “Prinsip Kepemilikan Dalam Ekonomi Islam : Keseimbangan Antara Hak 
Individu Dan Kesejahteraan Sosial,” Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 5, no. 2 (2024): 823–31, 
https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.391. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
 

23   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

pembangunan ekonomi.28 Selain itu, distribusi harta juga memiliki dimensi pemberdayaan. 

Tujuan utamanya bukan hanya membantu secara konsumtif, tetapi menciptakan 

kemandirian ekonomi bagi kelompok yang lemah. Dengan demikian, sirkulasi kekayaan 

mendorong pertumbuhan yang inklusif dan berkelanjutan. Prinsip ini selaras dengan konsep 

pembangunan yang menekankan pemerataan kesempatan dan akses terhadap sumber daya 

produktif. 

Larangan penumpukan harta juga berkaitan dengan etika pasar. Praktik monopoli, 

manipulasi harga, atau penguasaan sumber daya secara tidak proporsional bertentangan 

dengan nilai keadilan. Ekonomi yang sehat menuntut kompetisi yang adil dan transparan. 

Oleh sebab itu, distribusi kekayaan bukan hanya tanggung jawab individu, tetapi juga 

memerlukan regulasi dan pengawasan yang menjamin keseimbangan sistemik. Islam 

membangun paradigma ekonomi yang menolak akumulasi egoistik dan mendorong 

distribusi yang adil. Harta harus berfungsi sebagai sarana kesejahteraan bersama, bukan alat 

dominasi sosial. Prinsip ini sangat relevan dalam merespons ketimpangan ekonomi modern, 

karena menawarkan fondasi etis yang menyeimbangkan hak individu, tanggung jawab sosial, 

dan tujuan kemaslahatan kolektif. 

 

Maqasid Syariah dan Keadilan Distributif 

Berdasarkan kerangka maqasid syariah, perlindungan harta (hifz al-mal) tidak 

dimaknai secara sempit sebagai penjagaan hak kepemilikan individu semata, tetapi juga 

mencakup pengaturan agar harta berfungsi secara adil dan produktif dalam kehidupan 

sosial.29 Tujuan syariah pada hakikatnya berorientasi pada tercapainya kemaslahatan umum 

dan pencegahan kerusakan. Oleh karena itu, perlindungan harta harus dipahami secara 

komprehensif, yakni melindungi individu dari perampasan hak sekaligus melindungi 

masyarakat dari dampak negatif konsentrasi kekayaan yang berlebihan. Maqasid syariah 

menempatkan keadilan sebagai prinsip sentral dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk 

ekonomi.30 Keadilan distributif merupakan manifestasi konkret dari tujuan tersebut, karena 

tanpa distribusi yang adil, keseimbangan sosial tidak akan tercapai. Ketimpangan ekstrem 

dapat mengancam stabilitas sosial, memperlebar jurang kemiskinan, dan melemahkan 

kohesi masyarakat.31 Sehingga, distribusi kekayaan yang proporsional bukan sekadar 

kebijakan ekonomi, melainkan bagian dari realisasi tujuan syariah dalam menjaga 

keteraturan dan harmoni sosial. 

Harta dipandang sebagai sarana, bukan tujuan akhir. Kepemilikan individu tetap 

diakui dan dilindungi, tetapi hak tersebut dibatasi oleh tanggung jawab sosial.32 Artinya, 

penggunaan harta tidak boleh merugikan kepentingan publik atau menciptakan 

ketidakadilan struktural. Prinsip ini menunjukkan bahwa kebebasan ekonomi dalam Islam 

bersifat bertanggung jawab dan tidak absolut. Setiap bentuk pengelolaan kekayaan harus 

 
28  Yoga Permana and Fauzatul Laily Nisa, “Konsep Keadilan Dalam Perspektif Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah 

Darussalam 5, no. 2 (2024): 80–94. 
29  Gatot Teguh Arifyanto, “Maqashid Syariah Sebagai Kerangka Konseptual Dalam Ekonomi Dan Keuangan Islam 

Kontemporer,” ALWAQFU: Jurnal Hukum Ekonomi Dan Wakaf 3, no. 1 (2025), 
https://jurnal.alwaqfu.or.id/index.php/alwaqfu/article/view/389. 

30  Dewi Nuril Afifah et al., “Maqashid Syariah Sebagai Tujuan Ekonomi Islam,” Economics And Business Management 
Journal 3, no. 1 (2024): 265–69. 

31  Anggi Luthfiah Pane, Nurlaila Rachman, and Triana Triana, “Keadilan Distributif Dalam Perspektif Ekonomi Islam : 
Implikasi Filosofis Dan Praktis,” Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 2 (May 29, 2025): 134–43, 
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.547. 

32  Oyo Sunaryo Mukhlas and Nasrudin Nasrudin, “Membangun Karakter Masyarakat Taat Hukum Perspektif Sosiologi 
Hukum,” Islamica Jurnal Ilmu-Ilmu Agama Islam 3, no. 2 (2016): 38–46, 
https://www.academia.edu/28586493/Membangun_Karakter_Masyarakat_Taat_Hukum_Perspektif_Sosiologi_Hukum. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
24 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

mempertimbangkan dampaknya terhadap kesejahteraan kolektif. Keadilan distributif dalam 

kerangka maqasid juga berkaitan dengan upaya pemberdayaan kelompok rentan.33 Tujuan 

syariah tidak hanya menghindari kemiskinan ekstrem, tetapi juga menciptakan kondisi yang 

memungkinkan setiap individu memiliki akses terhadap sumber daya dasar. Distribusi harta 

yang adil membuka peluang partisipasi ekonomi yang lebih luas, sehingga masyarakat tidak 

terjebak dalam lingkaran kemiskinan struktural. Sehingga, maqasid syariah mendorong 

terciptanya sistem ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan.34 

Maqasid syariah menuntut keseimbangan antara pertumbuhan dan pemerataan. 

Pertumbuhan ekonomi yang tinggi tanpa distribusi yang adil berpotensi melahirkan 

ketidakstabilan sosial. Sebaliknya, distribusi tanpa produktivitas juga tidak akan 

menciptakan kesejahteraan yang berkelanjutan.35 Oleh karena itu, perlindungan harta dalam 

perspektif maqasid mencakup dua dimensi sekaligus: mendorong produktivitas dan 

memastikan pemerataan hasilnya. Penerapan keadilan distributif menjadi semakin relevan 

di tengah meningkatnya konsentrasi kekayaan global dan nasional. Sistem ekonomi yang 

terlalu menekankan akumulasi modal sering kali mengabaikan aspek pemerataan. Maqasid 

syariah menawarkan paradigma alternatif dengan menempatkan keseimbangan sosial 

sebagai tujuan utama.36 Prinsip ini dapat menjadi landasan etis dalam perumusan kebijakan 

fiskal, pengelolaan keuangan publik, dan pengembangan sistem ekonomi berbasis nilai. 

Lebih jauh, keadilan distributif dalam maqasid syariah juga berkaitan dengan tanggung 

jawab moral individu dan institusi. Distribusi kekayaan bukan hanya urusan negara, tetapi 

juga komitmen etis setiap pemilik harta. Kesadaran bahwa harta memiliki dimensi sosial 

akan membentuk budaya ekonomi yang berorientasi pada solidaritas dan kepedulian. 

Dengan demikian, maqasid syariah membangun fondasi moral bagi sistem distribusi yang 

tidak sekadar legal-formal, tetapi juga bernilai spiritual. 

Maqasid syariah menegaskan bahwa perlindungan harta harus selaras dengan 

keadilan distributif. Kepemilikan individu dihormati, tetapi tidak boleh mengabaikan 

kemaslahatan umum. Keadilan dalam distribusi menjadi bagian dari tujuan syariah untuk 

mewujudkan kesejahteraan yang merata, stabilitas sosial, dan pembangunan yang 

berkelanjutan. Paradigma ini memberikan kerangka normatif yang kuat untuk merespons 

tantangan ketimpangan ekonomi kontemporer secara lebih etis dan komprehensif. 

 

Relevansi terhadap Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Ketimpangan ekonomi di Indonesia merupakan persoalan struktural yang ditandai 

oleh kesenjangan pendapatan, konsentrasi kepemilikan aset, serta disparitas akses terhadap 

pendidikan dan layanan dasar.37 Dalam konteks ini, konsep etika dan spiritual harta dalam 

Islam menawarkan kerangka normatif yang tidak hanya bersifat moral individual, tetapi juga 

sistemik. Harta dipahami sebagai amanah yang mengandung tanggung jawab sosial, 

sehingga akumulasi kekayaan tidak boleh mengabaikan kepentingan publik. Perspektif ini 

 
33  Nasrudin and Ani Fatimah Zahra Saifi, “Muhammad Baqir Al-Shadr’s Thoughts In Building A Fair Economic System,” 

Jurnal Ekonomi Syariah 8, no. 1 (2022): 14, https://doi.org/10.30736/jes.v8i1.429. 
34  Nur Annisa, Abd Wahab, and Muhammad Wahyuddin Abdullah, “Distribusi Kekayaan Dalam Perspektif Ekonomi Islam: 

Prinsip, Instrumen, Dan Implementasi Kontemporer Berkeadilan,” Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi 
Dan Bisnis Islam 7, no. 2 (2025): 234–48, https://doi.org/10.47435/asy-syarikah.v7i2.3876. 

35  Mia Ajeng Dwi Shintia et al., “Konsep Produksi Dalam Ekonomi Islam: Tinjauan Maqashid Syariah Dan Keberlanjutan,” 
Jurnal Ekonomi Kreatif Indonesia 3, no. 3 (2025): 182–94, https://doi.org/10.61896/jeki.v3i3.118. 

36  Dara Zahra Salsabila and Pandu Agung Sakti, “Maqashid Al-Syariah Dalam Mendorong Keberlanjutan Ekonomi Di Era 
Modern,” Journal of Religion and Social Community | E-ISSN : 3064-0326 1, no. 2 (2024): 94–100, 
https://doi.org/10.62379/jrsc.v1i2.147. 

37  Ahmad Sukron and May Naila Khoiroh, “Ketimpangan Dan Kesejahteraan Ekonomi Di Indonesia : Perspektif Sosiologi 
Ekonomis,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen 3, no. 12 (2025): 425–32, https://doi.org/10.61722/jiem.v3i12.7568. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
 

25   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

menghadirkan paradigma alternatif terhadap model pembangunan yang terlalu berorientasi 

pada pertumbuhan tanpa pemerataan. 

Penguatan solidaritas sosial menjadi fondasi utama dalam merespons ketimpangan. 

Nilai spiritual dalam konsep harta membentuk kesadaran bahwa kesejahteraan individu 

terikat pada kesejahteraan kolektif.38 Solidaritas tidak hanya dimaknai sebagai empati, tetapi 

sebagai komitmen aktif untuk berbagi sumber daya dan membuka akses ekonomi bagi 

kelompok rentan. Dalam konteks Indonesia yang memiliki tingkat kemiskinan dan 

kerentanan sosial cukup tinggi, internalisasi nilai ini berpotensi memperkuat kohesi sosial 

dan mencegah fragmentasi akibat jurang ekonomi yang melebar. Selain pada tataran etika 

individu, konsep harta dalam Islam juga relevan bagi perumusan kebijakan redistributif 

berbasis nilai. Kebijakan fiskal dan sosial yang bertujuan mengurangi kesenjangan perlu 

didukung oleh landasan moral yang kuat agar tidak sekadar bersifat teknokratis.39 Prinsip 

keadilan distributif dalam Islam menegaskan bahwa distribusi kekayaan harus 

mempertimbangkan kepentingan kelompok lemah dan memastikan akses yang adil terhadap 

sumber daya produktif. Dengan demikian, kebijakan redistribusi bukan sekadar instrumen 

ekonomi, tetapi bagian dari tanggung jawab kolektif untuk mewujudkan kemaslahatan 

umum. 

Integrasi instrumen keuangan sosial Islam juga menjadi solusi konkret dalam 

merespons ketimpangan. Zakat, infak, sedekah, dan wakaf memiliki potensi besar untuk 

memperkuat jaring pengaman sosial sekaligus mendorong pemberdayaan ekonomi.40 Jika 

dikelola secara profesional, transparan, dan terintegrasi dengan kebijakan pembangunan 

nasional, instrumen-instrumen tersebut dapat berfungsi sebagai mekanisme distribusi 

kekayaan yang efektif. Potensi filantropi Islam di Indonesia yang sangat besar menunjukkan 

peluang strategis untuk mengurangi kesenjangan melalui pendekatan berbasis nilai dan 

partisipasi masyarakat.41 Konsep spiritual harta juga mendorong transformasi budaya 

ekonomi. Ketimpangan tidak hanya bersumber dari struktur kebijakan, tetapi juga dari 

mentalitas akumulatif dan konsumtif yang menguat dalam masyarakat modern. Dengan 

menempatkan harta sebagai amanah dan sarana ibadah sosial, paradigma ini menggeser 

orientasi dari kompetisi individual menuju kolaborasi sosial. Transformasi nilai ini penting 

untuk membangun ekosistem ekonomi yang lebih inklusif dan berkelanjutan. 

Relevansi lainnya terletak pada upaya memperkuat akuntabilitas dan tata kelola yang 

berintegritas. Ketimpangan sering kali diperparah oleh praktik korupsi, penyalahgunaan 

kekuasaan, dan eksploitasi sumber daya.42 Dimensi spiritual dalam konsep harta 

menekankan pertanggungjawaban moral yang melampaui aspek legal formal. Kesadaran etis 

ini dapat memperkuat komitmen terhadap transparansi dan keadilan dalam pengelolaan 

keuangan publik maupun sektor swasta. Dalam jangka panjang, penerapan nilai-nilai etika 

dan spiritual harta Islam dapat mendukung pembangunan ekonomi yang lebih berimbang. 

Pembangunan tidak hanya diukur melalui pertumbuhan Produk Domestik Bruto, tetapi juga 

 
38  Masripah Masripah, Akbar Al Firdaus, and Herdi Firmansyah, “Membangun Solidaritas Sosial Dalam Perspektif Al-Qur’an 

Prinsip Ukhuwah Islamiyah,” Action Research Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 1 (February 25, 2025): 349–64, 
https://doi.org/10.61227/arji.v7i1.283. 

39  Nasrudin and Saifi, “Muhammad Baqir Al-Shadr’s Thoughts In Building A Fair Economic System.” 
40  Cut Mutia Muqhniy et al., “Peran Zakat, Infaq, Shadaqah Dan Wakaf Dalam Memberdayakan Ekonomi Ummat,” Al-Sharf: 

Jurnal Ekonomi Islam 3, no. November 2025 (2021), https://doi.org/10.56114/al-sharf.v2i1.137. 
41  Nabilah Fitriyani et al., “Pengembangan Produk Filantropi Syariah Sebagai Instrumen Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): 

Perspektif Maqashid Syariah,” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 12 (2025): 564–69, 
https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.81. 

42  Angelica Valentina, “Langkah-Langkah Utama Dalam Pencegahan Korupsi Membangun Integritas Dan Transparansi Di 
Masyarakat,” Mahkamah : Jurnal Riset Ilmu Hukum 1, no. 4 (October 17, 2024): 167–80, 
https://doi.org/10.62383/mahkamah.v1i4.206. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
26 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

melalui pemerataan kesejahteraan dan pengurangan kesenjangan. Paradigma ini selaras 

dengan kebutuhan Indonesia untuk mengonsolidasikan pertumbuhan ekonomi dengan 

keadilan sosial, sebagaimana tercermin dalam agenda pembangunan berkelanjutan. 

Sehingga, konsep etika dan spiritual harta Islam menawarkan solusi normatif yang 

komprehensif terhadap krisis ketimpangan ekonomi di Indonesia. Melalui penguatan 

solidaritas sosial, kebijakan redistributif berbasis nilai, serta integrasi instrumen keuangan 

sosial Islam, paradigma ini berpotensi menjadi fondasi etis dan struktural bagi terciptanya 

sistem ekonomi yang lebih adil, inklusif, dan berkelanjutan. 

 

Simpulan 

Dimensi etika dan spiritual dalam konsep harta Islam menempatkan kekayaan sebagai 

amanah, sarana ibadah, dan instrumen distribusi keadilan sosial. Dalam konteks 

ketimpangan ekonomi di Indonesia, nilai-nilai tersebut menawarkan kerangka normatif yang 

menekankan tanggung jawab moral, larangan akumulasi eksploitatif, serta kewajiban 

redistribusi melalui mekanisme sosial Islam. Integrasi maqasid syariah dengan kebijakan 

ekonomi nasional dapat menjadi landasan transformasi menuju sistem ekonomi yang lebih 

adil dan berkelanjutan. Dengan demikian, rekonstruksi konseptual harta dalam Islam 

memiliki relevansi strategis dalam menjawab krisis ketimpangan secara struktural dan 

spiritual sekaligus. 

 

Referensi 

Adri Adri, Ferdi Prayoga, Nurvina Hidayati, and Aidil Alfin. “Harta Dan Hak Milik Dalam 
Islam: Pembagian Harta Dan Akibat Hukumnya.” Jurnal Ilmiah Manajemen Dan 
Kewirausahaan 4, no. 2 (June 30, 2025): 525–43. 
https://doi.org/10.55606/jimak.v4i2.4708. 

Afifah, Dewi Nuril, Danik Firdania, Asyifa Ridha Septiana, and Renny Oktafia. “Maqashid 
Syariah Sebagai Tujuan Ekonomi Islam.” Economics And Business Management 
Journal 3, no. 1 (2024): 265–69. 

Akbar, Aziz, and Sulastri Sulastri. “Relasi Agama Dan Negara: Harta Dan Kepemilikan Dalam 
Perspektif Islam.” Pelita: Jurnal Studi Islam Mahasiswa UII Dalwa 1, no. 2 (May 30, 
2024): 133–44. https://doi.org/10.38073/pelita.v1i2.1417. 

Ameliya Saputri, Nur Ain, and Masyhuri Masyhuri. “Analisis Konsep Harta Dalam Akuntansi 
Syariah Berbasis Kepemilikan, Etika Pengelolaan, Dan Tanggung Jawab Sosial Islam.” 
Journal of Economics, Management, and Accounting 1, no. 3 (2026): 144–53. 
https://doi.org/10.65310/cjkr8m36. 

Angelica Valentina. “Langkah-Langkah Utama Dalam Pencegahan Korupsi Membangun 
Integritas Dan Transparansi Di Masyarakat.” Mahkamah : Jurnal Riset Ilmu Hukum 1, 
no. 4 (October 17, 2024): 167–80. https://doi.org/10.62383/mahkamah.v1i4.206. 

Annisa, Nur, Abd Wahab, and Muhammad Wahyuddin Abdullah. “Distribusi Kekayaan 
Dalam Perspektif Ekonomi Islam: Prinsip, Instrumen, Dan Implementasi Kontemporer 
Berkeadilan.” Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis Islam 
7, no. 2 (2025): 234–48. https://doi.org/10.47435/asy-syarikah.v7i2.3876. 

Ar-Razi, Fakhruddin. Tafsir Mafatihul Ghaib, Juz XV. Beirut: Darul Ihya at-Turats, 1999. 
Arifyanto, Gatot Teguh. “Maqashid Syariah Sebagai Kerangka Konseptual Dalam Ekonomi 

Dan Keuangan Islam Kontemporer.” ALWAQFU: Jurnal Hukum Ekonomi Dan Wakaf 
3, no. 1 (2025). https://jurnal.alwaqfu.or.id/index.php/alwaqfu/article/view/389. 

As-Suyuthi, Ahmad. Hasyiyatus Shawi ‘ala Tafsiril Jalalain, Juz I. Beirut: Darul Kutub al-
Ilmiyah, 2013. 

At-Thabari, Ibnu Jarir. Tafsir Jami’ul Bayan, Jilid XIX. Makkah: Darul Tarbiyah wa Turats, 
1991. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 
 

27   
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

Ath-Thabari, Ibnu Jarir. Tafsir Jamiul Bayan, Jilid VI. Makkah: Darut Tarbiyah wa Turats, 
1995. 

Azkiyya, Kayla Nurul, and Siti Nuralika Khilwani. “Prinsip Hukum Islam Dalam Pengelolaan 
Harta Untuk Keadilan Sosial Dan Etika.” Lex Aeterna Law Journal 2, no. 3 (2024): 
111–11. https://doi.org/10.69780/lexaeternalawjournal.v2i3.67. 

Dewi, Kemala, and Muhammad Adnan Azzaki. “Prinsip Kepemilikan Dalam Ekonomi Islam : 
Keseimbangan Antara Hak Individu Dan Kesejahteraan Sosial.” Hamalatul Qur’an : 
Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an 5, no. 2 (2024): 823–31. 
https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.391. 

Dwi Shintia, Mia Ajeng, Linda Apriyana, Izmy Kurnia, Laila Nikmatul Azizah, Lilis Sumarni, 
and Lisa Mega Utami. “Konsep Produksi Dalam Ekonomi Islam: Tinjauan Maqashid 
Syariah Dan Keberlanjutan.” Jurnal Ekonomi Kreatif Indonesia 3, no. 3 (2025): 182–
94. https://doi.org/10.61896/jeki.v3i3.118. 

Fitriyani, Nabilah, Siti Sarah, Ghilman Azkiyya, and Hany Qotrunnada. “Pengembangan 
Produk Filantropi Syariah Sebagai Instrumen Pembangunan Berkelanjutan (SDGs): 
Perspektif Maqashid Syariah.” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 12 (2025): 
564–69. https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.81. 

Herlina, Misbahuddin, and Saleh Ridwan. “Larangan Menimbun Harta.” Gudang Jurnal 
Multidisiplin Ilmu 3, no. 1 (2025): 886–91. https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1349. 

Islamiyah, Nur, and Izzatul Mukhlisoh. “Kebutuhan Manusia Dan Sistem Pengelolaan Harta 
Dalam Tinjauan Maqasid Syariah.” Jurnal Ilmiah Nusantara (JINU) 3, no. 2 (2026): 
348–64. https://doi.org/10.61722/jinu.v3i2.8661. 

Masripah, Masripah, Akbar Al Firdaus, and Herdi Firmansyah. “Membangun Solidaritas 
Sosial Dalam Perspektif Al-Qur’an Prinsip Ukhuwah Islamiyah.” Action Research 
Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 1 (February 25, 2025): 349–64. 
https://doi.org/10.61227/arji.v7i1.283. 

Maulia Dwi Yanti, Fifi Nur Aisha, and Lughna Vika Sundusy. “Bisnis Halal, Rezeki Berkah: 
Etika Wirausaha Muslim Dalam Arus Kapitalisme.” Jurnal Bisnis, Ekonomi Syariah, 
Dan Pajak 2, no. 2 (June 17, 2025): 232–49. https://doi.org/10.61132/jbep.v2i2.1178. 

Mukhlas, Oyo Sunaryo, and Nasrudin Nasrudin. “Membangun Karakter Masyarakat Taat 
Hukum Perspektif Sosiologi Hukum.” Islamica Jurnal Ilmu-Ilmu Agama Islam 3, no. 
2 (2016): 38–46. 
https://www.academia.edu/28586493/Membangun_Karakter_Masyarakat_Taat_Hu
kum_Perspektif_Sosiologi_Hukum. 

Muqhniy, Cut Mutia, Sarah Aulia, Muhammad Labib, and Wahdi Sayuti. “Peran Zakat, Infaq, 
Shadaqah Dan Wakaf Dalam Memberdayakan Ekonomi Ummat.” Al-Sharf: Jurnal 
Ekonomi Islam 3, no. November 2025 (2021). https://doi.org/10.56114/al-
sharf.v2i1.137. 

Nasrudin, and Ani Fatimah Zahra Saifi. “Muhammad Baqir Al-Shadr’s Thoughts In Building 
A Fair Economic System.” Jurnal Ekonomi Syariah 8, no. 1 (2022): 14. 
https://doi.org/10.30736/jes.v8i1.429. 

Pane, Anggi Luthfiah, Nurlaila Rachman, and Triana Triana. “Keadilan Distributif Dalam 
Perspektif Ekonomi Islam : Implikasi Filosofis Dan Praktis.” Karakter: Jurnal Riset 
Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 2 (May 29, 2025): 134–43. 
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.547. 

Permana, Yoga, and Fauzatul Laily Nisa. “Konsep Keadilan Dalam Perspektif Ekonomi 
Islam.” Jurnal Ekonomi Syariah Darussalam 5, no. 2 (2024): 80–94. 

Putri, Dewi Fatmala, Andriani, Widya Ratna Sari, and Faricha Lita Nabbila. “Problematika 
Ketimpangan Ekonomi Dalam Sistem Ekonomi Di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Ekonomi 
Dan Manajemen 1, no. 4 (2023): 163–172. https://doi.org/10.61722/jiem.v1i4.330. 

Qolbah, Hijjatum Balighotul, and Rahmawati Rahmawati. “Mekanisme Distribusi Kekayaan 
Dalam Ekonomi Syariah Dan Relevansinya Terhadap Tantangan Ekonomi Modern.” 
Rashid : Journal of Economic 1, no. 2 (2025): 55–66. 



Mumad Nurjaman  
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam 
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia 

Doi: 10.15575/ejil.v4i1.1976 

 
28 
 

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari – Juni 2026 

https://doi.org/10.65065/tt8qak34. 
Romadhoni, Fajri, and Maryam Batubara. “Ontologi Islam Dan Konsep Nilai Dalam 

Ekonomi: Mewujudkan Keadilan Dan Kesejahteraan Melalui Perspektif Spiritual.” 
EKOMA : Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi 4, no. 2 (January 11, 2025): 4336–
45. https://doi.org/10.56799/ekoma.v4i2.7466. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah. Jilid 2. Jakarta: Lentera Hati, 2009. 
Soenarjo. Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna. Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019. 
Sukron, Ahmad, and May Naila Khoiroh. “Ketimpangan Dan Kesejahteraan Ekonomi Di 

Indonesia : Perspektif Sosiologi Ekonomis.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen 
3, no. 12 (2025): 425–32. https://doi.org/10.61722/jiem.v3i12.7568. 

Sumadi, Eko Sumardianto. “Telaah Harta Dalam Perspektif Al-Qur’an: Amanah Dan 
Tanggung Jawab Sosial.” IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman 9, no. 1 (March 4, 2025): 
93–110. https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i1.1589. 

Ulfa Sari, Rohana Rohana, Nur Hikmah, and Masyhuri Masyhuri. “Makna Harta Sebagai 
Nilai Ekonomi Dan Amanah: Analisis Konseptual Dalam Akuntansi Syariah.” Journal 
of Economic and Business Advancement 1, no. 2 (December 12, 2025): 233–42. 
https://doi.org/10.65310/550pw382. 

Ulkhaq, Nadhiya, Widia Ayu, and Reza Amelia. “Konsep Distribusi Kekayaan Dalam 
Ekonomi Islam : Studi Kasus Di Indonesia.” Al-Muamalah:Jurnal Ekonomi Islam, 
Filantropi Dan Perbankan Syariah 2, no. 1 (2025): 128–38. 
https://journal.syamilahpublishing.com/index.php/muamalah/article/view/372. 

Zahra Salsabila, Dara, and Pandu Agung Sakti. “Maqashid Al-Syariah Dalam Mendorong 
Keberlanjutan Ekonomi Di Era Modern.” Journal of Religion and Social Community | 
E-ISSN : 3064-0326 1, no. 2 (2024): 94–100. https://doi.org/10.62379/jrsc.v1i2.147. 

 


