Volume 4 Nomor 1, Januari-Juni 2026

e-ISSN: 3031-951X

Journal Home Page: https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

Halaman: 15 - 28

@ @@@ This is an open-access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which permits unrestricted use,
TRl distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. ©2026 by the author.

Received: 21 Juli 2025, Accepted: 31 Januari 2026, Published: 15 Februari 2026

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia

Mumad Nurjaman
Institut Agama Islam PERSIS Garut, Indonesia

*correspondence: mumadnurjamanss@gmail.com

Abstrak: Krisis ketimpangan ekonomi di Indonesia menunjukkan kecenderungan meningkatnya
konsentrasi kekayaan pada kelompok tertentu, sementara sebagian besar masyarakat masih
menghadapi keterbatasan akses terhadap sumber daya ekonomi. Hal ini menimbulkan pertanyaan
mendasar mengenai relevansi konsep harta dalam Islam yang tidak hanya bersifat material, tetapi juga
etis dan spiritual. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dimensi etika dan spiritual dalam
konsep harta Islam berdasarkan Al-Qur’an, hadis, dan literatur fikih, serta mengkaji relevansinya
terhadap problem ketimpangan ekonomi di Indonesia. Metode yang digunakan adalah penelitian
kualitatif dengan pendekatan normatif berbasis studi kepustakaan dan analisis tematik. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa dalam Islam harta dipandang sebagai amanah, sarana ibadah, dan
instrumen distribusi keadilan sosial melalui mekanisme zakat, infak, sedekah, dan larangan
penumpukan harta. Kebaruan penelitian ini menawarkan rekonstruksi konseptual harta sebagai
instrumen transformasi sosial yang tidak hanya dipahami dalam kerangka kepemilikan individual,
tetapi sebagai mekanisme normatif untuk membangun keadilan distributif dan keseimbangan sosial.
Kontribusi penelitian ini diharapkan menjadi rumusan kerangka normatif yang dapat menjadi dasar
kebijakan ekonomi berbasis nilai keadilan distributif dalam perspektif Islam.

Kata kunci: konsep harta, etika islam, spiritualitas, ketimpangan ekonomi, maqasid syariah.

Abstract: The economic inequality crisis in Indonesia shows a tendency towards increasing
concentration of wealth among certain groups, while the majority of the population still faces limited
access to economic resources. This raises fundamental questions about the relevance of the concept of
wealth in Islam, which is not only material in nature but also ethical and spiritual. This study aims
to analyse the ethical and spiritual dimensions of the Islamic concept of wealth, as articulated in the
Qur'an, hadith, and figh literature, and to examine its relevance to the problem of economic
inequality in Indonesia. The method employed is qualitative research with a normative approach,
grounded in a literature review and thematic analysis. The results of the study show that, in Islam,
wealth is viewed as a trust, a means of worship, and an instrument for the distribution of social
Justice through the mechanisms of zakat, infaq, sadaqah, and the prohibition of hoarding. The
novelty of this research offers a conceptual reconstruction of wealth as an instrument of social
transformation, understood not only as a form of individual ownership but also as a normative
mechanism for advancing distributive justice and social balance. The contribution of this research is
expected to be a normative framework that can serve as the basis for economic policies grounded in
Islamic distributive justice.

Keywords: concept of wealth, Islamic ethics, spirituality, economic inequality, magasid syariah.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20240103011426005
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/ejil/index
mailto:mumadnurjaman55@gmail.com

Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

16

Pendahuluan

Ketimpangan ekonomi merupakan salah satu persoalan struktural yang terus menjadi
tantangan pembangunan di Indonesia. Data berbagai lembaga menunjukkan bahwa
distribusi kekayaan masih terkonsentrasi pada kelompok ekonomi atas, sementara kelompok
bawah menghadapi keterbatasan akses terhadap pendidikan, kesehatan, dan modal usaha.
Ketimpangan ini tidak hanya berdampak pada aspek ekonomi, tetapi juga berimplikasi pada
stabilitas sosial dan kohesi nasional. Dalam hal tersebut, diperlukan pendekatan normatif
yang tidak hanya berbasis kebijakan teknokratis, tetapi juga berakar pada nilai etika dan
spiritualitas masyarakat.

Islam sebagai sistem nilai yang komprehensif memiliki konsep harta yang unik dan
berbeda dari paradigma kapitalistik murni. Dalam Islam, harta bukanlah tujuan akhir,
melainkan sarana untuk mencapai kemaslahatan dan mendekatkan diri kepada Allah. Al-
Qur’an menyebut harta sebagai perhiasan kehidupan dunia, tetapi sekaligus sebagai ujian
bagi manusia.2 Perspektif ini menunjukkan adanya dimensi spiritual yang melekat pada
kepemilikan dan pengelolaan harta.

Secara teologis, harta dalam Islam diposisikan sebagai amanah dari Allah kepada
manusia. Konsep amanah ini menuntut tanggung jawab moral dalam memperoleh,
menggunakan, dan mendistribusikan kekayaan.? Harta tidak boleh diperoleh melalui cara
yang batil, dan tidak boleh ditimbun secara eksploitatif. Oleh karena itu, Islam
mengintegrasikan aspek etika dalam seluruh aktivitas ekonomi. Meski demikian, praktik
ekonomi modern sering kali terjebak dalam orientasi akumulasi tanpa batas. Sistem
kapitalisme global mendorong pertumbuhan berbasis kompetisi dan akumulasi modal yang
sering mengabaikan dimensi moral.4 Hal ini berkontribusi pada meningkatnya kesenjangan
sosial dan melemahnya solidaritas kolektif. Di Indonesia, problem ini semakin kompleks
dengan adanya disparitas regional dan akses ekonomi yang tidak merata.

Beberapa penelitian terdahulu yang dijadikan rujukan, masing-masing studi
memberikan kontribusi penting, namun masih menyisakan celah konseptual yang signifikan.
Artikel Akbar dan Sulastri menegaskan bahwa harta dalam Islam bersifat multidimensional
dan menekankan tanggung jawab sosial dalam kepemilikan, tetapi kajiannya lebih bersifat
deskriptif-teologis tanpa mengaitkan secara eksplisit dengan problem ketimpangan ekonomi
nasional.5 Penelitian Azkiyya dan Khilwani menyoroti pengelolaan harta berbasis keadilan
sosial melalui zakat dan etika syariah, namun fokusnya pada aspek normatif pengelolaan,
bukan pada analisis struktural distribusi kekayaan dalam konteks makroekonomi Indonesia.®
Studi Ulfa Sari dkk., mengembangkan konsep harta sebagai nilai ekonomi dan amanah
dalam akuntansi syariah, tetapi terbatas pada ranah konseptual-akuntansi dan belum
membahas implikasi sosial ketimpangan.” Penelitian Ameliya Saputri dkk., mengintegrasikan

1 Dewi Fatmala Putri et al., “Problematika Ketimpangan Ekonomi Dalam Sistem Ekonomi Di Indonesia,” Jurnal Ilmiah
Ekonomi Dan Manajemen 1, no. 4 (2023): 163—172, https://doi.org/10.61722/jiem.v1i4.330.

2 Adri Adri et al., “Harta Dan Hak Milik Dalam Islam: Pembagian Harta Dan Akibat Hukumnya,” Jurnal Ilmiah Manajemen
Dan Kewirausahaan 4, no. 2 (June 30, 2025): 525—43, https://doi.org/10.55606/jimak.v4i2.4708.

3 Eko Sumardianto Sumadi, “Telaah Harta Dalam Perspektif Al-Qur'an: Amanah Dan Tanggung Jawab Sosial,” IMTIYAZ:
Jurnal Ilmu Keislaman 9, no. 1 (March 4, 2025): 93—110, https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i1.1589.

4 Maulia Dwi Yanti, Fifi Nur Aisha, and Lughna Vika Sundusy, “Bisnis Halal, Rezeki Berkah: Etika Wirausaha Muslim Dalam
Arus Kapitalisme,” Jurnal Bisnis, Ekonomi Syariah, Dan Pajak 2, no. 2 (June 17, 2025): 232—49,
https://doi.org/10.61132/jbep.v2i2.1178.

5  Aziz Akbar and Sulastri Sulastri, “Relasi Agama Dan Negara: Harta Dan Kepemilikan Dalam Perspektif Islam,” Pelita:
Jurnal Studi Islam Mahasiswa UII Dalwa 1, no. 2 (May 30, 2024): 133—44, https://doi.org/10.38073/pelita.v1i2.1417.

6  Kayla Nurul Azkiyya and Siti Nuralika Khilwani, “Prinsip Hukum Islam Dalam Pengelolaan Harta Untuk Keadilan Sosial
Dan Etika,” Lex Aeterna Law Journal 2, no. 3 (2024): 111—11, https://doi.org/10.69780/lexaeternalawjournal.v2i3.67.

7 Ulfa Sari et al., “Makna Harta Sebagai Nilai Ekonomi Dan Amanah: Analisis Konseptual Dalam Akuntansi Syariah,” Journal
of Economic and Business Advancement 1, no. 2 (December 12, 2025): 233—42, https://doi.org/10.65310/550pw382.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

17

kepemilikan, etika, dan tanggung jawab sosial dalam akuntansi syariah, namun tetap
berorientasi pada praktik pelaporan keuangan lembaga, bukan pada rekonstruksi sosial
distribusi harta.® Sementara penelitian Romadhoni dan Batubara, literatur distribusi zakat
dalam pengentasan kemiskinan (studi empiris pengelolaan zakat nasional) umumnya
menekankan efektivitas teknis kelembagaan, bukan dimensi spiritual-filosofis konsep harta
sebagai akar ketimpangan.® Sehingga dapat disimpulkan bahwa, research gap penelitian ini
belum adanya kajian yang secara integratif merekonstruksi dimensi etika dan spiritual
konsep harta dalam Islam, kemudian menghubungkannya secara sistematis dengan krisis
ketimpangan ekonomi di Indonesia sebagai problem struktural. Penelitian ini berbeda
karena tidak berhenti pada deskripsi normatif, akuntansi syariah, atau instrumen zakat
semata, melainkan menawarkan formulasi konseptual harta sebagai instrumen transformasi
sosial berbasis magasid syariah untuk merespons ketimpangan ekonomi secara lebih
komprehensif dan kontekstual.

Berdasarkan latar belakang dan gap penelitian tersebut, studi ini bertujuan untuk
menganalisis dimensi etika dan spiritual dalam konsep harta Islam, serta mengkaji
relevansinya terhadap krisis ketimpangan ekonomi di Indonesia. Penelitian ini juga berupaya
merumuskan kerangka normatif berbasis magasid syariah sebagai dasar penguatan
kebijakan ekonomi yang berorientasi pada keadilan sosial dan kesejahteraan kolektif.

Metodologi Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan normatif melalui
studi kepustakaan. Sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis yang berkaitan
dengan konsep harta, amanah, distribusi kekayaan, dan larangan penumpukan harta.
Sumber sekunder meliputi kitab tafsir klasik dan kontemporer, serta penelitian ilmiah
tentang ketimpangan ekonomi di Indonesia. Analisis dilakukan secara tematik dengan
mengintegrasikan konsep maqasid syariah dan data kontekstual ketimpangan ekonomi
nasional.

Hasil dan Pembahasan
Harta sebagai Amanah dan Ujian Spiritual

Al-Qur'an menegaskan bahwa harta bukan sekadar instrumen ekonomi, melainkan
amanah yang dititipkan Allah kepada manusia. Dalam Q.S. Al-Bagarah : 195 Allah berfirman:

Gl £ A 5115 S ) Sl 1B N o 3 1528
“Berinfaklah di jalan Allah, janganlah jerumuskan dirimu ke dalam kebinasaan, dan

berbuatbaiklah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang berbuat baik.” (Q.S.
Al-Bagarah : 195)°

Ayat ini menegaskan bahwa manusia bukan pemilik absolut harta, melainkan
pengelola yang diberi mandat. Konsep ini membentuk kesadaran teologis bahwa kepemilikan

8 Ameliya Saputri, Nur Ain, and Masyhuri Masyhuri, “Analisis Konsep Harta Dalam Akuntansi Syariah Berbasis Kepemilikan,
Etika Pengelolaan, Dan Tanggung Jawab Sosial Islam,” Journal of Economics, Management, and Accounting 1, no. 3
(2026): 14453, https://doi.org/10.65310/cjkr8m36.

9 Fajri Romadhoni and Maryam Batubara, “Ontologi Islam Dan Konsep Nilai Dalam Ekonomi: Mewujudkan Keadilan Dan
Kesejahteraan Melalui Perspektif Spiritual,” EKOMA : Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntanst 4, no. 2 (January 11, 2025):
4336—45, https://doi.org/10.56799/ekoma.v4i2.7466.

10 Soenarjo, Al-Qur'an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an Badan
Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019), h. 47.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

18

bersifat relatif dan sementara. Dalam konteks kontemporer, prinsip ini menjadi koreksi
terhadap paradigma materialistik yang memandang kekayaan sebagai simbol kekuasaan dan
keberhasilan individu tanpa mempertimbangkan tanggung jawab sosial dan moral.

Secara ringkas Imam As-Suyuthi dalam Tafsirul Jalalain menjelaskan bahwa maksud
ayat di atas ialah perintah untuk berinfak di jalan Allah, dalam artian taat kepada-Nya baik
dalam urusan jihad maupun lainnya. Selain itu, ayat ini berisi peringatan untuk berbuat
“thsan” kepada umat Islam dalam berinfak dan tidak menjerumuskan diri pada kehancuran
dengan menahan diri berinfak untuk jihad atau bahkan meninggalkannya yang dapat
membuat musuh lebih kuat.” Imam Ahmad As-Shawi dalam Hasyiyah-nya memberi catatan
bahwa maksud dari infak di atas tidak hanya menggunakan harta saja. Melainkan juga
berinfak menggunakan tenaga dan pikiran untuk melakukan ketaatan-ketaatan kepada
Allah.

clinsal el ey o IS oy bl sy sl Sy Sl 130 ST o 3 3T
A sle el illy

“Berinfaklah di jalan Allah, maksudnya kerahkanlah jiwa dan harta kalian untuk
melaksanakan ketaatan dan mencari ridha-Nya baik dalam jihad maupun lainnya
seperti silaturahmi, merawat orang-orang lemah dan fakir dari hamba-hamba Allah”.r2

Selain sebagai amanah, harta juga merupakan ujian spiritual. Allah berfirman dalam
QS. Al-Anfal : 28:

& - ) i/\‘ , P _ P e
Lka 231 The A 35 2 SV Sgal T (e

“Dan ketahuilah bahwa hartamu dan anak-anakmu itu hanyalah sebagai ujian (fitnah),
dan di sisi Allah pahala yang besar.” (Q.S. Al-Anfal : 28)3

Merujuk pendapat Imam Fakhruddin ar-Razi dalam karya tafsir monumentalnya Tafsir
Mafatihul Ghaib, ia menjelaskan perihal ayat ini. Menurutnya, penyebutan harta dan anak
sebagai fitnah merupakan salah satu peringatan dari Allah swt bagi setiap umat Islam. Pada
umumnya, penyebab munculnya pengkhianatan adalah karena cinta pada harta dan anak,
sehingga setiap manusia akan lebih sibuk pada keduanya daripada Tuhannya.

Sedl e g B e (g ol e Jaz N5 N 22 sl wid) e i ) #1358
Syl i 52 oo 2y AL I RGN L o A e )

“Maka ketika penyebab awal munculnya khianat adalah cinta pada harta dan anak,
maka Allah memberikan peringatan, bahwa wajib bagi orang yang berakal untuk selalu
waspada yang ditimbulkan oleh bahaya-bahaya cinta pada harta dan anak tersebut,
karena ia bisa menyibukkan hati dengan dunia, kemudian hal itu akan menjadi
penghalang dari berkhidmah kepada Allah.”4

1 Ahmad As-Suyuthi, Hasyiyatus Shawi ‘ala Tafsiril Jalalain, Juz I (Beirut: Darul Kutub al-Ilmiyah, 2013), h.119.
12 As-Suyuthi, h. 119.

13 Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna, h. 264.

14 Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Mafatihul Ghaib, Juz XV (Beirut: Darul Thya at-Turats, 1999), h. 475.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

19

Berdasarkan pendapat Imam ar-Razi, dapat dipahami bahwa keberadaan harta dan
anak bukanlah suatu musibah yang harus dihindari oleh keluarga, tentu tidak demikian.
Hanya pada umumnya, keberadaan keduanya terkadang menjadikan orang tua lebih cinta
kepadanya, sehingga akan lalai terhadap kewajiban pada Allah dan rasul-Nya. Inilah disebut
sebagai orang yang berkhianat terhadap amanah yang telah diberikan oleh-Nya. Karena itu,
keberadaan harta dan anak seharusnya tidak menjadi penghalang bagi setiap keluarga untuk
beribadah kepada Allah dan memenuhi semua tanggung jawabnya. Keduanya seharusnya
menjadi motivasi tersendiri untuk semakin giat dan semangat dalam menunaikan semua
kewajiban dan tanggung jawab. Allah menjanjikan pahala bagi orang-orang yang bisa
menjaga keduanya dengan benar.

Konsep amanah dan ujian ini melahirkan prinsip moderasi (wasathiyyah) dalam
pengelolaan harta. Q.S. Al-Furgan : 67 menegaskan:

158 A5 g 085 15Ak 2 138,44 5 T G s

“Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan dan
tidak pula kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang
demikian.” (Q.S. Al-Furqgan : 67)

Moderasi ekonomi ini relevan dengan tantangan gaya hidup konsumtif di era digital, di
mana media sosial sering mendorong budaya pamer kekayaan (flexing). Islam menawarkan
etika keseimbangan sebagai solusi atas krisis moral akibat konsumerisme yang berlebihan.
Quraish Shihab dalam kitab Tafsir Al-Misbah, mengatakan bahwa surat Al-Furqan ayat 67
menjelaskan tentang ciri-ciri hamba-hamba Allah yang bertakwa. Salah satu ciri tersebut
adalah cara mereka berinfak atau membelanjakan harta, baik untuk diri sendiri, keluarga,
maupun orang lain. Ayat ini menganjurkan bahwa mereka yang beriman tidak bersikap
berlebihan atau boros dalam pengeluaran. Di sisi lain, ayat ini juga mengajarkan untuk tidak
bersikap kikir atau pelit. Sebaliknya, orang-orang beriman bersikap moderat dalam
membelanjakan harta, memilih jalan tengah yang seimbang antara boros dan kikir. Hal ini
menunjukkan pentingnya pengelolaan keuangan yang bijaksana sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam.®

Kata (13 ) yusrifu, dalam ayat tersebut, berasal dari kata (<) sarfa, yang berarti
melampaui batas kewajaran. Maksudnya adalah melebihi batas yang seharusnya, baik dalam
memberikan nafkah maupun dalam membelanjakan harta. Ayat ini mengajarkan
keseimbangan dalam pengeluaran, baik bagi orang yang menafkahi maupun yang menerima
nafkah, sesuai dengan keadaan dan kebutuhan masing-masing. Meskipun seseorang
memiliki kekayaan berlimpah, namun tetap tercela jika memberikan sesuatu kepada anak
kecil dalam jumlah yang melebihi kebutuhannya. Sebaliknya, tindakan yang sama juga
dipandang tidak bijak jika memberikan bantuan kepada orang dewasa yang membutuhkan
dan mampu bekerja, dalam jumlah yang sama dengan pemberian kepada anak kecil tersebut.
Sementara itu, kata (43¥) gawaman, yang berarti adil, moderat, dan pertengahan. Dengan
anjuran ini, Allah SWT dan Rasulullah SAW mengarahkan manusia untuk menjaga harta
mereka dengan bijak, tidak memboroskan hingga habis, tetapi juga tidak menahan
sepenuhnya hingga mengabaikan kebutuhan pribadi, keluarga, atau orang-orang yang

15 Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna, h. 568.
16 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2009), h. 533.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

20

membutuhkan. Prinsip menjaga harta agar selalu tersedia dan berkelanjutan merupakan
perintah agama. Moderasi dan sikap pertengahan ini berlaku dalam kondisi normal dan
umum.'’

Ibnu Jarir At-Thabari dalam kitab Tafsir Jamiul Bayan, mengatakan bahwa dalam ayat
ini Allah memerintahkan keseimbangan dalam pengelolaan harta, agar manusia tidak
terjerumus dalam israf (berlebihan) maupun igtar (kekikiran). Kata israf dalam ayat
tersebut berarti pengeluaran yang berlebihan dan tidak terkendali, khususnya dalam hal
yang diharamkan Allah, seperti perbuatan maksiat. Bahkan, meskipun pengeluaran tersebut
sedikit, jika digunakan untuk hal-hal yang melanggar syariat, tetap dikategorikan sebagai
israf. Artinya, makna “israf” adalah segala pengeluaran yang melampaui batas ketentuan
syariat. Di sisi lain, igtar dipahami sebagai menahan diri dari memenuhi kewajiban yang
diperintahkan Allah, seperti membantu orang miskin dan menafkahi keluarga. Sehingga,
kekikiran berarti menahan hak Allah atas harta yang dimiliki seseorang. Kedua sifat ini, israf
dan iqtar, dikritik karena keduanya bertentangan dengan prinsip keadilan dan keseimbangan
yang diajarkan dalam Islam.

Ak s s A LA ) s e ol oo e oo plan st 0B o T Lo L e s

3

s Al 5 gi> O gmnd 09 Ak Yy all Lozn 30 ”dfﬂﬁdﬁﬂ\rg‘j\i(\;\}é@\ﬁ@cégj

“Ali meriwayatkan kepadaku, dia berkata: Abu Shalih menceritakan kepadaku, dia
berkata: Mu’awiyah memberitahuku, dari Ali, dari Ibnu Abbas, mengenai firman Allah:
‘Dan orang-orang yang apabila membelanjakan (harta), mereka tidak berlebihan, dan
tidak (pula) kikir, dan adalah (pembelanjaan itu) di tengah-tengah antara yang
demikian.” Ibnu Abbas berkata: Mereka adalah orang-orang beriman yang tidak
berlebihan sehingga mengeluarkan harta dalam kemaksiatan kepada Allah, dan tidak
pula kikir sehingga menahan hak-hak Allah Ta’ala.”8

Dimensi spiritual kepemilikan harta juga menuntut distribusi yang adil. Q.S. Al-Hasyr :

7 menegaskan bahwa:
& s — . s 2 _ =
S LN W O Y S
“.... (Demikian) agar harta itu tidak hanya beredar di antara orang-orang kaya saja di
antara kamu....” (Q.S. Al-Hasyr : 7)1

Ayat ini memberikan landasan normatif bagi kebijakan distribusi kekayaan dan
instrumen sosial seperti zakat, infak, dan sedekah. Dalam konteks ketimpangan ekonomi
global dan nasional yang semakin melebar, prinsip ini menunjukkan bahwa Islam sejak awal
telah menawarkan visi keadilan distributif yang mencegah konsentrasi kekayaan pada
segelintir elite. Lebih jauh, kesadaran bahwa harta adalah amanah mendorong akuntabilitas
moral di hadapan Allah. QS. At-Takatsur : 8 menyatakan,

‘ @ T e i)g ,.’:/:fq

eill g g s
“Kemudian kamu pasti akan ditanya pada hari itu tentang kenikmatan.” (Q.S. At-
Takatsur : 8)2°

7. Shihab, h. 533.
18 Tbnu Jarir At-Thabari, Tafsir Jami’'ul Bayan, Jilid XIX (Makkah: Darul Tarbiyah wa Turats, 1991), h. 298.
19 Soenarjo, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna, h. 916.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

21

Ayat ini mempertegas bahwa setiap kepemilikan akan dimintai pertanggungjawaban.
Dalam konteks tata kelola ekonomi modern, prinsip ini dapat diterjemahkan sebagai
transparansi, integritas, dan tanggung jawab sosial dalam praktik bisnis dan kebijakan
publik. Korupsi, manipulasi, dan eksploitasi sumber daya merupakan bentuk pengkhianatan
terhadap amanah tersebut. Berdasarkan perspektif maqasid al-syariah, penjagaan harta
(hifz al-mal) tidak hanya berarti melindungi kepemilikan individu, tetapi juga memastikan
bahwa harta berfungsi untuk kemaslahatan kolektif. QS. Al-Bagarah : 188 melarang
memakan harta orang lain dengan cara batil, yang menunjukkan bahwa etika ekonomi Islam
menolak segala bentuk eksploitasi dan ketidakadilan struktural. Prinsip ini sangat relevan
dalam menghadapi praktik ekonomi predatorik dan sistem keuangan yang rentan
menciptakan ketimpangan. Konsep harta sebagai ujian spiritual juga membentuk karakter
empati dan solidaritas sosial. QS. Ali ‘Imran : 92 menegaskan,

: £ Fe . 4 -
P (VR LU S DR o D B T DR O e R 2,
(= ﬁi&\dpiéﬁdf\)‘f“\'vdjé\éw@jg\\juy

“Kamu sekali-kali tidak sampai kepada kebajikan (al-birr) sebelum kamu menafkahkan
sebagian harta yang kamu cintai.” (Q.S. Ali ‘Imran : 92)2

Ibnu Jarir At-Thabari, dalam Tafsir Jamiul Bayan, menjelaskan bahwa kebajikan sejati
(al-birr) hanya dapat diraih dengan menginfakkan harta yang paling dicintai, bukan sekadar
memberikan sesuatu yang tidak bernilai atau kurang berharga. Lebih jauh lagi, infak yang
disebut dalam ayat ini tidak terbatas pada sedekah biasa, melainkan mencakup bentuk-
bentuk kedermawanan yang lebih luas, termasuk wakaf dan sedekah. Sejatiya, Wakaf
merupakan pemberian harta yang bersifat kekal demi kepentingan umum dan kemaslahatan
umat. Dalam wakaf, seseorang menyerahkan harta terbaiknya demi kemaslahatan umum,
seperti membangun masjid, sekolah, atau fasilitas sosial lainnya. Dengan demikian, wakaf
bukan hanya sekadar sedekah biasa, tetapi bentuk kebaikan yang lebih luas dan berdampak
panjang, sebagaimana ditekankan dalam ayat ini.

) bb‘rﬁ\}ﬁ\y@\}éw*“' s s oo s Ligay :@@%l&"’ﬁ&«,«b\ O s g o | piics Log™:al g3 Ll
NCPTR NP "’ﬁx”-éﬂsﬁ}w\&y&gdby%uw VSM a4 shany oS
sﬁﬁ\&gaz\kwwbé)%&‘w;&gﬁwig}gﬁ‘wﬁ&

“Adapun firman-Nya: Dan apa saja yang kalian infakkan dari sesuatu, maka
sesungguhnya Allah Maha Mengetahuinya, maksudnya adalah: Apa pun yang kalian
infagkan dan sedekahkan dari harta kalian, maka sesungguhnya Allah Ta’ala Maha
Mengetahui apa yang disedekahkan oleh orang-orang yang bersedekah di antara
kalian. Mereka menginfakkannya dari harta yang mereka cintai di jalan Allah dan
lainnya.”22

Harta dalam Islam bukan sekadar alat produksi atau konsumsi, tetapi medium
pembentukan karakter spiritual dan sosial. Ia adalah amanah yang harus dikelola dengan
integritas serta ujian yang menentukan kualitas keimanan. Relevansinya pada masa kini

20 Soenarjo, h. 1096.
21 Soenarjo, h. 91.
22 Tbnu Jarir Ath-Thabari, Tafsir Jamiul Bayan, Jilid VI (Makkah: Darut Tarbiyah wa Turats, 1995), h. 587.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

22

sangat kuat, terutama dalam menghadapi krisis ketimpangan, budaya materialisme, dan
degradasi etika ekonomi. Melalui internalisasi nilai amanah, moderasi, keadilan distributif,
dan akuntabilitas spiritual, konsep harta dalam Islam menawarkan paradigma alternatif
yang lebih humanis dan transformatif bagi pembangunan ekonomi yang berkeadilan dan
berkelanjutan.

Larangan Penumpukan Harta dan Prinsip Distribusi

Islam memandang harta bukan sebagai objek akumulasi tanpa batas, melainkan
sebagai sarana kemaslahatan yang harus berfungsi sosial. Penumpukan kekayaan secara
berlebihan yang menghambat peredaran ekonomi dipandang bertentangan dengan prinsip
keadilan dan keseimbangan.23 Ketika harta hanya beredar pada kelompok tertentu, maka
akan terjadi ketimpangan struktural yang merusak harmoni sosial. Oleh karena itu, etika
ekonomi Islam menekankan pentingnya sirkulasi kekayaan agar manfaatnya dapat dirasakan
secara luas oleh masyarakat.24 Larangan penimbunan harta berakar pada prinsip bahwa
kepemilikan bersifat relatif dan mengandung tanggung jawab sosial. Kekayaan tidak boleh
diperlakukan sebagai simbol dominasi atau alat eksploitasi, tetapi sebagai amanah yang
harus dikelola secara produktif.2s Dalam perspektif normatif, setiap individu memiliki
kewajiban moral untuk memastikan bahwa harta yang dimilikinya tidak menjadi sumber
ketidakadilan. Akumulasi pasif yang tidak memberi dampak sosial dipandang tidak sejalan
dengan tujuan syariah yang menekankan kesejahteraan kolektif.

Prinsip distribusi dalam Islam diwujudkan melalui mekanisme yang bersifat wajib
maupun sukarela. Instrumen seperti zakat berfungsi sebagai sistem distribusi terstruktur
untuk menjamin bahwa kelompok rentan memperoleh akses terhadap sumber daya
ekonomi.2¢ Sementara itu, infak dan sedekah memperluas dimensi solidaritas sosial melalui
partisipasi sukarela. Ketiga instrumen ini menunjukkan bahwa distribusi kekayaan bukan
sekadar pilihan etis, tetapi bagian integral dari tata kelola ekonomi berbasis nilai. Distribusi
harta bertujuan mencegah konsentrasi kekayaan pada segelintir pihak. Ketimpangan
ekonomi yang ekstrem berpotensi menimbulkan ketidakstabilan sosial, konflik, serta
melemahnya kohesi masyarakat. Oleh karena itu, sistem ekonomi Islam menekankan
keseimbangan antara hak kepemilikan individu dan kepentingan publik. Prinsip ini
menegaskan bahwa kebebasan ekonomi tidak boleh mengabaikan dimensi keadilan
distributif.27

Berdasarkan konteks ekonomi modern, relevansi prinsip ini semakin kuat. Globalisasi
dan liberalisasi pasar sering kali menghasilkan konsentrasi modal pada korporasi besar dan
kelompok elite. Ketika distribusi tidak berjalan adil, jurang antara kaya dan miskin semakin
melebar. Prinsip distribusi Islam menawarkan kerangka etis untuk mengoreksi
kecenderungan tersebut dengan menempatkan keadilan sosial sebagai orientasi utama

23 Nur Islamiyah and Izzatul Mukhlisoh, “Kebutuhan Manusia Dan Sistem Pengelolaan Harta Dalam Tinjauan Magqasid
Syariah,” Jurnal Ilmiah Nusantara (JINU) 3, no. 2 (2026): 348—64, https://doi.org/10.61722/jinu.v3i2.8661.

24 Nadhiya Ulkhaq, Widia Ayu, and Reza Amelia, “Konsep Distribusi Kekayaan Dalam Ekonomi Islam: Studi Kasus Di
Indonesia,” Al-Muamalah:Jurnal Ekonomi Islam, Filantropi Dan Perbankan Syariah 2, no. 1 (2025): 128-38,
https://journal.syamilahpublishing.com/index.php/muamalah/article/view/372.

25 Herlina, Misbahuddin, and Saleh Ridwan, “Larangan Menimbun Harta,” Gudang Jurnal Multidisiplin Ilmu 3, no. 1 (2025):
886—091, https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1349.

26 Hijjatum Balighotul Qolbah and Rahmawati Rahmawati, “Mekanisme Distribusi Kekayaan Dalam Ekonomi Syariah Dan
Relevansinya Terhadap Tantangan Ekonomi Modern,” Rashid: Journal of Economic 1, no. 2 (2025): 55-66,
https://doi.org/10.65065/tt8qak34.

27 Kemala Dewi and Muhammad Adnan Azzaki, “Prinsip Kepemilikan Dalam Ekonomi Islam : Keseimbangan Antara Hak
Individu Dan Kesejahteraan Sosial,” Hamalatul Quran: Jurnal Ilmu Ilmu Alquran 5, no. 2 (2024): 823-31,
https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.391.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

23

pembangunan ekonomi.?® Selain itu, distribusi harta juga memiliki dimensi pemberdayaan.
Tujuan utamanya bukan hanya membantu secara konsumtif, tetapi menciptakan
kemandirian ekonomi bagi kelompok yang lemah. Dengan demikian, sirkulasi kekayaan
mendorong pertumbuhan yang inklusif dan berkelanjutan. Prinsip ini selaras dengan konsep
pembangunan yang menekankan pemerataan kesempatan dan akses terhadap sumber daya
produktif.

Larangan penumpukan harta juga berkaitan dengan etika pasar. Praktik monopoli,
manipulasi harga, atau penguasaan sumber daya secara tidak proporsional bertentangan
dengan nilai keadilan. Ekonomi yang sehat menuntut kompetisi yang adil dan transparan.
Oleh sebab itu, distribusi kekayaan bukan hanya tanggung jawab individu, tetapi juga
memerlukan regulasi dan pengawasan yang menjamin keseimbangan sistemik. Islam
membangun paradigma ekonomi yang menolak akumulasi egoistik dan mendorong
distribusi yang adil. Harta harus berfungsi sebagai sarana kesejahteraan bersama, bukan alat
dominasi sosial. Prinsip ini sangat relevan dalam merespons ketimpangan ekonomi modern,
karena menawarkan fondasi etis yang menyeimbangkan hak individu, tanggung jawab sosial,
dan tujuan kemaslahatan kolektif.

Magasid Syariah dan Keadilan Distributif

Berdasarkan kerangka magqasid syariah, perlindungan harta (hifz al-mal) tidak
dimaknai secara sempit sebagai penjagaan hak kepemilikan individu semata, tetapi juga
mencakup pengaturan agar harta berfungsi secara adil dan produktif dalam kehidupan
sosial.29 Tujuan syariah pada hakikatnya berorientasi pada tercapainya kemaslahatan umum
dan pencegahan kerusakan. Oleh karena itu, perlindungan harta harus dipahami secara
komprehensif, yakni melindungi individu dari perampasan hak sekaligus melindungi
masyarakat dari dampak negatif konsentrasi kekayaan yang berlebihan. Magqasid syariah
menempatkan keadilan sebagai prinsip sentral dalam seluruh aspek kehidupan, termasuk
ekonomi.3° Keadilan distributif merupakan manifestasi konkret dari tujuan tersebut, karena
tanpa distribusi yang adil, keseimbangan sosial tidak akan tercapai. Ketimpangan ekstrem
dapat mengancam stabilitas sosial, memperlebar jurang kemiskinan, dan melemahkan
kohesi masyarakat.3* Sehingga, distribusi kekayaan yang proporsional bukan sekadar
kebijakan ekonomi, melainkan bagian dari realisasi tujuan syariah dalam menjaga
keteraturan dan harmoni sosial.

Harta dipandang sebagai sarana, bukan tujuan akhir. Kepemilikan individu tetap
diakui dan dilindungi, tetapi hak tersebut dibatasi oleh tanggung jawab sosial.32 Artinya,
penggunaan harta tidak boleh merugikan kepentingan publik atau menciptakan
ketidakadilan struktural. Prinsip ini menunjukkan bahwa kebebasan ekonomi dalam Islam
bersifat bertanggung jawab dan tidak absolut. Setiap bentuk pengelolaan kekayaan harus

28 Yoga Permana and Fauzatul Laily Nisa, “Konsep Keadilan Dalam Perspektif Ekonomi Islam,” Jurnal Ekonomi Syariah
Darussalam 5, no. 2 (2024): 80—94.

29 Gatot Teguh Arifyanto, “Maqashid Syariah Sebagai Kerangka Konseptual Dalam Ekonomi Dan Keuangan Islam
Kontemporer,” ALWAQFU: Jurnal Hukum Ekonomi Dan Wakaf 3, no. 1 (2025),
https://jurnal.alwaqfu.or.id/index.php/alwaqfu/article/view/389.

30 Dewi Nuril Afifah et al.,, “Maqashid Syariah Sebagai Tujuan Ekonomi Islam,” Economics And Business Management
Journal 3, no. 1 (2024): 265—69.

3t Anggi Luthfiah Pane, Nurlaila Rachman, and Triana Triana, “Keadilan Distributif Dalam Perspektif Ekonomi Islam :
Implikasi Filosofis Dan Praktis,” Karakter: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan Islam 2, no. 2 (May 29, 2025): 134—43,
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.547.

32 Oyo Sunaryo Mukhlas and Nasrudin Nasrudin, “Membangun Karakter Masyarakat Taat Hukum Perspektif Sosiologi
Hukum,” Islamica Jurnal Ilmu-Ilmu Agama Islam 3, no. 2 (2016): 38-46,
https://www.academia.edu/28586493/Membangun_Karakter Masyarakat_Taat_Hukum_ Perspektif Sosiologi_Hukum.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman
Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam
serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia

Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976
24

mempertimbangkan dampaknya terhadap kesejahteraan kolektif. Keadilan distributif dalam
kerangka magqasid juga berkaitan dengan upaya pemberdayaan kelompok rentan.33 Tujuan
syariah tidak hanya menghindari kemiskinan ekstrem, tetapi juga menciptakan kondisi yang
memungkinkan setiap individu memiliki akses terhadap sumber daya dasar. Distribusi harta
yang adil membuka peluang partisipasi ekonomi yang lebih luas, sehingga masyarakat tidak
terjebak dalam lingkaran kemiskinan struktural. Sehingga, maqasid syariah mendorong
terciptanya sistem ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan.34

Magasid syariah menuntut keseimbangan antara pertumbuhan dan pemerataan.
Pertumbuhan ekonomi yang tinggi tanpa distribusi yang adil berpotensi melahirkan
ketidakstabilan sosial. Sebaliknya, distribusi tanpa produktivitas juga tidak akan
menciptakan kesejahteraan yang berkelanjutan.ss Oleh karena itu, perlindungan harta dalam
perspektif maqasid mencakup dua dimensi sekaligus: mendorong produktivitas dan
memastikan pemerataan hasilnya. Penerapan keadilan distributif menjadi semakin relevan
di tengah meningkatnya konsentrasi kekayaan global dan nasional. Sistem ekonomi yang
terlalu menekankan akumulasi modal sering kali mengabaikan aspek pemerataan. Magasid
syariah menawarkan paradigma alternatif dengan menempatkan keseimbangan sosial
sebagai tujuan utama.3® Prinsip ini dapat menjadi landasan etis dalam perumusan kebijakan
fiskal, pengelolaan keuangan publik, dan pengembangan sistem ekonomi berbasis nilai.
Lebih jauh, keadilan distributif dalam magqasid syariah juga berkaitan dengan tanggung
jawab moral individu dan institusi. Distribusi kekayaan bukan hanya urusan negara, tetapi
juga komitmen etis setiap pemilik harta. Kesadaran bahwa harta memiliki dimensi sosial
akan membentuk budaya ekonomi yang berorientasi pada solidaritas dan kepedulian.
Dengan demikian, maqasid syariah membangun fondasi moral bagi sistem distribusi yang
tidak sekadar legal-formal, tetapi juga bernilai spiritual.

Magasid syariah menegaskan bahwa perlindungan harta harus selaras dengan
keadilan distributif. Kepemilikan individu dihormati, tetapi tidak boleh mengabaikan
kemaslahatan umum. Keadilan dalam distribusi menjadi bagian dari tujuan syariah untuk
mewujudkan kesejahteraan yang merata, stabilitas sosial, dan pembangunan yang
berkelanjutan. Paradigma ini memberikan kerangka normatif yang kuat untuk merespons
tantangan ketimpangan ekonomi kontemporer secara lebih etis dan komprehensif.

Relevansi terhadap Ketimpangan Ekonomi di Indonesia

Ketimpangan ekonomi di Indonesia merupakan persoalan struktural yang ditandai
oleh kesenjangan pendapatan, konsentrasi kepemilikan aset, serta disparitas akses terhadap
pendidikan dan layanan dasar.3” Dalam konteks ini, konsep etika dan spiritual harta dalam
Islam menawarkan kerangka normatif yang tidak hanya bersifat moral individual, tetapi juga
sistemik. Harta dipahami sebagai amanah yang mengandung tanggung jawab sosial,
sehingga akumulasi kekayaan tidak boleh mengabaikan kepentingan publik. Perspektif ini

33 Nasrudin and Ani Fatimah Zahra Saifi, “Muhammad Bagqir Al-Shadr’s Thoughts In Building A Fair Economic System,”
Jurnal Ekonomi Syariah 8, no. 1 (2022): 14, https://doi.org/10.30736/jes.v8i1.429.

3¢ Nur Annisa, Abd Wahab, and Muhammad Wahyuddin Abdullah, “Distribusi Kekayaan Dalam Perspektif Ekonomi Islam:
Prinsip, Instrumen, Dan Implementasi Kontemporer Berkeadilan,” Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi
Dan Bisnis Islam 7, no. 2 (2025): 234—48, https://doi.org/10.47435/asy-syarikah.v7i2.3876.

35 Mia Ajeng Dwi Shintia et al., “Konsep Produksi Dalam Ekonomi Islam: Tinjauan Maqashid Syariah Dan Keberlanjutan,”
Jurnal Ekonomi Kreatif Indonesia 3, no. 3 (2025): 182—94, https://doi.org/10.61896/jeki.v3i3.118.

36 Dara Zahra Salsabila and Pandu Agung Sakti, “Maqashid Al-Syariah Dalam Mendorong Keberlanjutan Ekonomi Di Era
Modern,” Journal of Religion and Social Community | E-ISSN: 3064-0326 1, no. 2 (2024): 94-100,
https://doi.org/10.62379/jrsc.v1i2.147.

37 Ahmad Sukron and May Naila Khoiroh, “Ketimpangan Dan Kesejahteraan Ekonomi Di Indonesia : Perspektif Sosiologi
Ekonomis,” Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen 3, no. 12 (2025): 425—32, https://doi.org/10.61722/jiem.v3i12.7568.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

25

menghadirkan paradigma alternatif terhadap model pembangunan yang terlalu berorientasi
pada pertumbuhan tanpa pemerataan.

Penguatan solidaritas sosial menjadi fondasi utama dalam merespons ketimpangan.
Nilai spiritual dalam konsep harta membentuk kesadaran bahwa kesejahteraan individu
terikat pada kesejahteraan kolektif.38 Solidaritas tidak hanya dimaknai sebagai empati, tetapi
sebagai komitmen aktif untuk berbagi sumber daya dan membuka akses ekonomi bagi
kelompok rentan. Dalam konteks Indonesia yang memiliki tingkat kemiskinan dan
kerentanan sosial cukup tinggi, internalisasi nilai ini berpotensi memperkuat kohesi sosial
dan mencegah fragmentasi akibat jurang ekonomi yang melebar. Selain pada tataran etika
individu, konsep harta dalam Islam juga relevan bagi perumusan kebijakan redistributif
berbasis nilai. Kebijakan fiskal dan sosial yang bertujuan mengurangi kesenjangan perlu
didukung oleh landasan moral yang kuat agar tidak sekadar bersifat teknokratis.3 Prinsip
keadilan distributif dalam Islam menegaskan bahwa distribusi kekayaan harus
mempertimbangkan kepentingan kelompok lemah dan memastikan akses yang adil terhadap
sumber daya produktif. Dengan demikian, kebijakan redistribusi bukan sekadar instrumen
ekonomi, tetapi bagian dari tanggung jawab kolektif untuk mewujudkan kemaslahatan
umum.

Integrasi instrumen keuangan sosial Islam juga menjadi solusi konkret dalam
merespons ketimpangan. Zakat, infak, sedekah, dan wakaf memiliki potensi besar untuk
memperkuat jaring pengaman sosial sekaligus mendorong pemberdayaan ekonomi.4° Jika
dikelola secara profesional, transparan, dan terintegrasi dengan kebijakan pembangunan
nasional, instrumen-instrumen tersebut dapat berfungsi sebagai mekanisme distribusi
kekayaan yang efektif. Potensi filantropi Islam di Indonesia yang sangat besar menunjukkan
peluang strategis untuk mengurangi kesenjangan melalui pendekatan berbasis nilai dan
partisipasi masyarakat.4? Konsep spiritual harta juga mendorong transformasi budaya
ekonomi. Ketimpangan tidak hanya bersumber dari struktur kebijakan, tetapi juga dari
mentalitas akumulatif dan konsumtif yang menguat dalam masyarakat modern. Dengan
menempatkan harta sebagai amanah dan sarana ibadah sosial, paradigma ini menggeser
orientasi dari kompetisi individual menuju kolaborasi sosial. Transformasi nilai ini penting
untuk membangun ekosistem ekonomi yang lebih inklusif dan berkelanjutan.

Relevansi lainnya terletak pada upaya memperkuat akuntabilitas dan tata kelola yang
berintegritas. Ketimpangan sering kali diperparah oleh praktik korupsi, penyalahgunaan
kekuasaan, dan eksploitasi sumber daya.42 Dimensi spiritual dalam konsep harta
menekankan pertanggungjawaban moral yang melampaui aspek legal formal. Kesadaran etis
ini dapat memperkuat komitmen terhadap transparansi dan keadilan dalam pengelolaan
keuangan publik maupun sektor swasta. Dalam jangka panjang, penerapan nilai-nilai etika
dan spiritual harta Islam dapat mendukung pembangunan ekonomi yang lebih berimbang.
Pembangunan tidak hanya diukur melalui pertumbuhan Produk Domestik Bruto, tetapi juga

38 Masripah Masripah, Akbar Al Firdaus, and Herdi Firmansyah, “Membangun Solidaritas Sosial Dalam Perspektif Al-Qur’an
Prinsip Ukhuwah Islamiyah,” Action Research Journal Indonesia (ARJI) 7, no. 1 (February 25, 2025): 349-64,
https://doi.org/10.61227/arji.v7i1.283.

39 Nasrudin and Saifi, “Muhammad Baqir Al-Shadr’s Thoughts In Building A Fair Economic System.”

40 Cut Mutia Mughniy et al., “Peran Zakat, Infaq, Shadaqah Dan Wakaf Dalam Memberdayakan Ekonomi Ummat,” Al-Sharf:
Jurnal Ekonomi Islam 3, no. November 2025 (2021), https://doi.org/10.56114/al-sharf.v2i1.137.

4t Nabilah Fitriyani et al., “Pengembangan Produk Filantropi Syariah Sebagai Instrumen Pembangunan Berkelanjutan (SDGs):
Perspektif Maqashid Syariah,” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 12 (2025): 564-69,
https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.81.

42 Angelica Valentina, “Langkah-Langkah Utama Dalam Pencegahan Korupsi Membangun Integritas Dan Transparansi Di
Masyarakat,” Mahkamah: Jurnal Riset Ilmu Hukum 1, no. 4 (October 17, 2024): 167-80,
https://doi.org/10.62383/mahkamah.v1i4.206.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

26

melalui pemerataan kesejahteraan dan pengurangan kesenjangan. Paradigma ini selaras
dengan kebutuhan Indonesia untuk mengonsolidasikan pertumbuhan ekonomi dengan
keadilan sosial, sebagaimana tercermin dalam agenda pembangunan berkelanjutan.
Sehingga, konsep etika dan spiritual harta Islam menawarkan solusi normatif yang
komprehensif terhadap krisis ketimpangan ekonomi di Indonesia. Melalui penguatan
solidaritas sosial, kebijakan redistributif berbasis nilai, serta integrasi instrumen keuangan
sosial Islam, paradigma ini berpotensi menjadi fondasi etis dan struktural bagi terciptanya
sistem ekonomi yang lebih adil, inklusif, dan berkelanjutan.

Simpulan

Dimensi etika dan spiritual dalam konsep harta Islam menempatkan kekayaan sebagai
amanah, sarana ibadah, dan instrumen distribusi keadilan sosial. Dalam konteks
ketimpangan ekonomi di Indonesia, nilai-nilai tersebut menawarkan kerangka normatif yang
menekankan tanggung jawab moral, larangan akumulasi eksploitatif, serta kewajiban
redistribusi melalui mekanisme sosial Islam. Integrasi maqasid syariah dengan kebijakan
ekonomi nasional dapat menjadi landasan transformasi menuju sistem ekonomi yang lebih
adil dan berkelanjutan. Dengan demikian, rekonstruksi konseptual harta dalam Islam
memiliki relevansi strategis dalam menjawab krisis ketimpangan secara struktural dan
spiritual sekaligus.

Referensi

Adri Adri, Ferdi Prayoga, Nurvina Hidayati, and Aidil Alfin. “Harta Dan Hak Milik Dalam
Islam: Pembagian Harta Dan Akibat Hukumnya.” Jurnal Ilmiah Manajemen Dan
Kewirausahaan 4, no. 2 (June 30, 2025): 525—43.
https://doi.org/10.55606/jimak.v4i2.4708.

Afifah, Dewi Nuril, Danik Firdania, Asyifa Ridha Septiana, and Renny Oktafia. “Maqashid
Syariah Sebagai Tujuan Ekonomi Islam.” Economics And Business Management
Journal 3, no. 1 (2024): 265—-69.

Akbar, Aziz, and Sulastri Sulastri. “Relasi Agama Dan Negara: Harta Dan Kepemilikan Dalam
Perspektif Islam.” Pelita: Jurnal Studi Islam Mahasiswa UII Dalwa 1, no. 2 (May 30,
2024): 133—44. https://doi.org/10.38073/pelita.vii2.1417.

Ameliya Saputri, Nur Ain, and Masyhuri Masyhuri. “Analisis Konsep Harta Dalam Akuntansi
Syariah Berbasis Kepemilikan, Etika Pengelolaan, Dan Tanggung Jawab Sosial Islam.”
Journal of Economics, Management, and Accounting 1, no. 3 (2026): 144-53.
https://doi.org/10.65310/cjkr8m36.

Angelica Valentina. “Langkah-Langkah Utama Dalam Pencegahan Korupsi Membangun
Integritas Dan Transparansi Di Masyarakat.” Mahkamah : Jurnal Riset Ilmu Hukum 1,
no. 4 (October 17, 2024): 167—80. https://doi.org/10.62383/mahkamah.v1i4.206.

Annisa, Nur, Abd Wahab, and Muhammad Wahyuddin Abdullah. “Distribusi Kekayaan
Dalam Perspektif Ekonomi Islam: Prinsip, Instrumen, Dan Implementasi Kontemporer
Berkeadilan.” Asy-Syarikah: Jurnal Lembaga Keuangan, Ekonomi Dan Bisnis Islam
7, N0. 2 (2025): 234—48. https://doi.org/10.47435/asy-syarikah.v7i2.3876.

Ar-Razi, Fakhruddin. Tafsir Mafatihul Ghaib, Juz XV. Beirut: Darul Ihya at-Turats, 1999.

Arifyanto, Gatot Teguh. “Maqashid Syariah Sebagai Kerangka Konseptual Dalam Ekonomi
Dan Keuangan Islam Kontemporer.” ALWAQFU: Jurnal Hukum Ekonomi Dan Wakaf
3, no. 1 (2025). https://jurnal.alwaqfu.or.id/index.php/alwaqfu/article/view/389.

As-Suyuthi, Ahmad. Hasyiyatus Shawi ‘ala Tafsiril Jalalain, Juz I. Beirut: Darul Kutub al-
Ilmiyah, 2013.

At-Thabari, Ibnu Jarir. Tafsir Jami'ul Bayan, Jilid XIX. Makkah: Darul Tarbiyah wa Turats,
1991.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

27

Ath-Thabari, Ibnu Jarir. Tafsir Jamiul Bayan, Jilid VI. Makkah: Darut Tarbiyah wa Turats,
1995.

Azkiyya, Kayla Nurul, and Siti Nuralika Khilwani. “Prinsip Hukum Islam Dalam Pengelolaan
Harta Untuk Keadilan Sosial Dan Etika.” Lex Aeterna Law Journal 2, no. 3 (2024):
111—11. https://doi.org/10.69780/lexaeternalawjournal.v2i3.67.

Dewi, Kemala, and Muhammad Adnan Azzaki. “Prinsip Kepemilikan Dalam Ekonomi Islam :
Keseimbangan Antara Hak Individu Dan Kesejahteraan Sosial.” Hamalatul Qur’an :
Jurnal Ilmu Ilmu Alquran 5, no. 2 (2024): 823—31.
https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.391.

Dwi Shintia, Mia Ajeng, Linda Apriyana, Izmy Kurnia, Laila Nikmatul Azizah, Lilis Sumarni,
and Lisa Mega Utami. “Konsep Produksi Dalam Ekonomi Islam: Tinjauan Maqashid
Syariah Dan Keberlanjutan.” Jurnal Ekonomi Kreatif Indonesia 3, no. 3 (2025): 182—
94. https://doi.org/10.61896/jeki.v3i3.118.

Fitriyani, Nabilah, Siti Sarah, Ghilman Azkiyya, and Hany Qotrunnada. “Pengembangan
Produk Filantropi Syariah Sebagai Instrumen Pembangunan Berkelanjutan (SDGs):
Perspektif Maqashid Syariah.” Menulis: Jurnal Penelitian Nusantara 1, no. 12 (2025):
564—69. https://doi.org/10.59435/menulis.v1i12.81.

Herlina, Misbahuddin, and Saleh Ridwan. “Larangan Menimbun Harta.” Gudang Jurnal
Multidisiplin Ilmu 3, no. 1 (2025): 886—91. https://doi.org/10.59435/gjmi.v3i1.1349.

Islamiyah, Nur, and Izzatul Mukhlisoh. “Kebutuhan Manusia Dan Sistem Pengelolaan Harta
Dalam Tinjauan Maqasid Syariah.” Jurnal Ilmiah Nusantara (JINU) 3, no. 2 (2026):
348-64. https://doi.org/10.61722/jinu.v3i2.8661.

Masripah, Masripah, Akbar Al Firdaus, and Herdi Firmansyah. “Membangun Solidaritas
Sosial Dalam Perspektif Al-Qur’an Prinsip Ukhuwah Islamiyah.” Action Research
Journal Indonesia (ARJI) 7, mno. 1 (February 25, 2025): 349—64.
https://doi.org/10.61227/arji.v7i1.283.

Maulia Dwi Yanti, Fifi Nur Aisha, and Lughna Vika Sundusy. “Bisnis Halal, Rezeki Berkah:
Etika Wirausaha Muslim Dalam Arus Kapitalisme.” Jurnal Bisnis, Ekonomi Syariah,
Dan Pajak 2, no. 2 (June 17, 2025): 232—49. https://doi.org/10.61132/jbep.v2i2.1178.

Mukhlas, Oyo Sunaryo, and Nasrudin Nasrudin. “Membangun Karakter Masyarakat Taat
Hukum Perspektif Sosiologi Hukum.” Islamica Jurnal Ilmu-Ilmu Agama Islam 3, no.
2 (2016): 38-46.
https://www.academia.edu/28586493/Membangun_ Karakter Masyarakat Taat_ Hu
kum_ Perspektif _Sosiologi_Hukum.

Mughniy, Cut Mutia, Sarah Aulia, Muhammad Labib, and Wahdi Sayuti. “Peran Zakat, Infaq,
Shadagah Dan Wakaf Dalam Memberdayakan Ekonomi Ummat.” Al-Sharf: Jurnal
Ekonomi Islam 3, no. November 2025 (2021). https://doi.org/10.56114/al-
sharf.v2i1.137.

Nasrudin, and Ani Fatimah Zahra Saifi. “Muhammad Bagqir Al-Shadr’s Thoughts In Building
A Fair Economic System.” Jurnal Ekonomi Syariah 8, no. 1 (2022): 14.
https://doi.org/10.30736/jes.v8i1.429.

Pane, Anggi Luthfiah, Nurlaila Rachman, and Triana Triana. “Keadilan Distributif Dalam
Perspektif Ekonomi Islam : Implikasi Filosofis Dan Praktis.” Karakter: Jurnal Riset
Ilmu  Pendidikan  Islam 2, mno. 2 (May 29, 2025): 134—43.
https://doi.org/10.61132/karakter.v2i2.547.

Permana, Yoga, and Fauzatul Laily Nisa. “Konsep Keadilan Dalam Perspektif Ekonomi
Islam.” Jurnal Ekonomi Syariah Darussalam 5, no. 2 (2024): 80—94.

Putri, Dewi Fatmala, Andriani, Widya Ratna Sari, and Faricha Lita Nabbila. “Problematika
Ketimpangan Ekonomi Dalam Sistem Ekonomi Di Indonesia.” Jurnal Ilmiah Ekonomi
Dan Manajemen 1, no. 4 (2023): 163—172. https://doi.org/10.61722/jiem.v1i4.330.

Qolbah, Hijjatum Balighotul, and Rahmawati Rahmawati. “Mekanisme Distribusi Kekayaan
Dalam Ekonomi Syariah Dan Relevansinya Terhadap Tantangan Ekonomi Modern.”
Rashid : Journal of Economic 1, no. 2 (2025): 55—66.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



Mumad Nurjaman

Dimensi Etika dan Spiritual dalam Konsep Harta Islam

serta Relevansinya terhadap Krisis Ketimpangan Ekonomi di Indonesia
Doi: 10.15575/€jil.v4i1.1976

28

https://doi.org/10.65065/tt8qak34.

Romadhoni, Fajri, and Maryam Batubara. “Ontologi Islam Dan Konsep Nilai Dalam
Ekonomi: Mewujudkan Keadilan Dan Kesejahteraan Melalui Perspektif Spiritual.”
EKOMA : Jurnal Ekonomi, Manajemen, Akuntansi 4, no. 2 (January 11, 2025): 4336—
45. https://doi.org/10.56799/ekoma.v4i2.7466.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah. Jilid 2. Jakarta: Lentera Hati, 2009.

Soenarjo. Al-Qur’an Dan Terjemahannya, Edisi Penyempurna. Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf Al-Qur’an Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019.

Sukron, Ahmad, and May Naila Khoiroh. “Ketimpangan Dan Kesejahteraan Ekonomi Di
Indonesia : Perspektif Sosiologi Ekonomis.” Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen
3, no. 12 (2025): 425—32. https://doi.org/10.61722/jiem.v3i12.7568.

Sumadi, Eko Sumardianto. “Telaah Harta Dalam Perspektif Al-Qur'an: Amanah Dan
Tanggung Jawab Sosial.” IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman 9, no. 1 (March 4, 2025):
93—110. https://doi.org/10.46773/imtiyaz.v9i1.1589.

Ulfa Sari, Rohana Rohana, Nur Hikmah, and Masyhuri Masyhuri. “Makna Harta Sebagai
Nilai Ekonomi Dan Amanah: Analisis Konseptual Dalam Akuntansi Syariah.” Journal
of Economic and Business Advancement 1, no. 2 (December 12, 2025): 233—42.
https://doi.org/10.65310/550pw382.

Ulkhaq, Nadhiya, Widia Ayu, and Reza Amelia. “Konsep Distribusi Kekayaan Dalam
Ekonomi Islam: Studi Kasus Di Indonesia.” Al-Muamalah:Jurnal Ekonomi Islam,
Filantropi Dan  Perbankan  Syariah 2, no. 1 (2025): 128—38.
https://journal.syamilahpublishing.com/index.php/muamalah/article/view/372.

Zahra Salsabila, Dara, and Pandu Agung Sakti. “Maqashid Al-Syariah Dalam Mendorong
Keberlanjutan Ekonomi Di Era Modern.” Journal of Religion and Social Community |
E-ISSN : 3064-0326 1, no. 2 (2024): 94—100. https://doi.org/10.62379/jrsc.v1i2.147.

Equality: Journal of Islamic Law (EJIL), Volume 4 Nomor 1, Januari — Juni 2026



