Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
ﬂl'mHDZHHB ° ° 155?13??1;5-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

WAKAF TUNAI FIQIH KLASIK DAN KONTEMPORER DALAM
PEMIKIRAN ABU HANIFAH DAN AL-QARDHAWI

Laelatus Sobriyah 1, Robbi Muhammad Fadhil?, Nadia Azhar Ali3, Fathimah
Madaniyyah*

"Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: laellago9@gmail.com
2 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: robbimhdfhl34@gmail.com
3 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: nadiaazharalio5@gmail.com
4Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: fathimah.madaniyyah@uinsgd.ac.id
“correspondence

4. DOI: 10.15575/al-madzhab.v2i2.2413
Received: Desember 2025; Accepted: Desember 2025 ; Published: Desember 2025

Abstract: : This study aims to analyze the legitimacy of cash waqgf from classical and
contemporary Islamic jurisprudential perspectives through an examination of the thoughts of
Abu Hanifah and Yusuf al-Qardhawi, as well as to assess its relevance in the context of developing
modern Islamic philanthropy. This research adopts a qualitative approach using library research
methods, drawing on primary and secondary sources, including Hanafi jurisprudential works,
Yusuf al-Qardhawi’s writings, scholarly journals, and fatwas issued by the Indonesian Council of
Ulama concerning cash waqf. The data were analyzed using descriptive-analytical and
comparative approaches to reveal the methodological characteristics, as well as the points of
convergence and divergence, between the two perspectives. The findings indicate that Abu
Hanifah conceptualized waqf as the retention of benefit (habs al-manfa‘ah) without the absolute
transfer of ownership of the principal asset, thereby conceptually allowing for the permissibility
of cash waqf, although it was not explicitly formulated in the classical period. Meanwhile, Yusuf
al-Qardhawi explicitly affirms the permissibility of cash waqgf through a maqasid al-shari‘ah
approach, emphasizing the preservation of principal value and the sustainability of benefits
through productive management in accordance with sharia principles. The comparative analysis


mailto:laella409@gmail.com
mailto:robbimhdfhl34@gmail.com
mailto:nadiaazharali05@gmail.com
mailto:fathimah.madaniyyah@uinsgd.ac.id

J 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, D ber 2025
HL'mHBZHﬂB e AGAAn o ° 155?13??1;;—7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

demonstrates that the differences between the two scholars are methodological and contextual
rather than substantive, as both are oriented toward the continuity of waqf benefits. This study
recommends strengthening the professional and productive management of cash waqf as an
instrument for socio-economic empowerment in line with Islamic legal principles and
contemporary socio-economic needs.

Keywords: Abu hanifah, Al-Qardhawi, Cash wadf.

Abstrak: : Penelitian ini bertujuan menganalisis legitimasi wakaf tunai dalam perspektif fikih
klasik dan kontemporer melalui kajian pemikiran Abu Hanifah dan Yusuf al-Qardhawi, serta
menelaah relevansinya dalam konteks pengembangan filantropi Islam modern. Penelitian ini
merupakan penelitian kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research) yang
bersumber pada literatur primer dan sekunder, meliputi karya-karya mazhab Hanafi, pemikiran
Yusuf al-Qardhawi, jurnal ilmiah, serta fatwa Majelis Ulama Indonesia terkait wakaf uang. Data
dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif untuk mengungkap
karakter metodologis serta titik temu dan perbedaan kedua pemikiran tersebut. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Abu Hanifah memandang wakaf sebagai penahanan manfaat (habs al-
manfa‘ah) tanpa pemutusan kepemilikan pokok harta, sehingga secara konseptual membuka
ruang bagi kebolehan wakaf tunai meskipun belum dirumuskan secara eksplisit pada masa klasik.
Sementara itu, Yusuf al-Qardhawi secara tegas membolehkan wakaf tunai dengan pendekatan
magqasid al-syari‘ah, menekankan penjagaan nilai pokok dan keberlanjutan manfaat melalui
pengelolaan produktif sesuai prinsip syariah. Analisis komparatif menunjukkan bahwa
perbedaan keduanya bersifat metodologis dan kontekstual, bukan substantif, karena keduanya
berorientasi pada keberlangsungan manfaat wakaf. Penelitian ini merekomendasikan penguatan
pengelolaan wakaf tunai secara profesional dan produktif sebagai instrumen pemberdayaan
ekonomi umat yang selaras dengan prinsip syariah dan kebutuhan sosial-ekonomi kontemporer.

Kata Kunci: Abu hanifah, Al-Qardhawi, Wakaf tunai.

Pendahuluan
Wakaf merupakan instrumen filantropi Islam yang memiliki peran strategis

dalam menopang kesejahteraan sosial dan pembangunan umat, baik melalui
penyediaan layanan pendidikan, kesehatan, tempat ibadah, maupun fasilitas publik
lainnya. Di tengah meningkatnya kebutuhan sosial dan keterbatasan sumber
pembiayaan negara, optimalisasi wakaf menjadi semakin mendesak agar dapat
berfungsi sebagai sumber pendanaan alternatif yang berkelanjutan. Dalam konteks ini,
wakaf tunai hadir sebagai inovasi yang relevan dengan perkembangan ekonomi modern
karena menawarkan fleksibilitas, kemudahan penghimpunan, serta efektivitas
pengelolaan dana." Urgensi pengembangan wakaf tunai di Indonesia tercermin dari
meningkatnya potensi dan realisasi wakaf uang nasional yang mencapai lebih dari Rp3
triliun dalam beberapa tahun terakhir, menunjukkan besarnya peluang wakaf sebagai

' Rizki Dwi Anggraini et al., ‘Optimalisasi Potensi Wakaf Di Indonesia: Tantangan Dan Peran
Digitalisasi Dalam Penguatan Manfaat Wakaf Bagi Masyarakat’, JOURNAL OF ISLAMIC BUSINESS
MANAGEMENT STUDIES 5, no. 1(2024).

70 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah

Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

instrumen pemberdayaan ekonomi dan penguatan kesejahteraan sosial masyarakat.
Oleh karena itu, wakaf tunai tidak hanya memiliki dimensi ibadah, tetapi juga berfungsi
sebagai instrumen strategis dalam mendukung pembangunan sosial-ekonomi yang
adaptif dan berkelanjutan.’

Perdebatan fikih mengenai keabsahan wakaf tunai bertumpu pada prinsip
keabadian pokok harta wakaf yang sejak awal menjadi fondasi praktik perwakafan
dalam Islam. Wakaf tunai dipersoalkan karena objek wakaf berupa uang dipandang
bersifat konsumtif dan berpotensi mengalami penyusutan, sehingga dinilai tidak sejalan
dengan syarat kekekalan harta wakaf. Namun, dalam konstruksi fikih klasik, khususnya
mazhab Hanafi, wakaf tidak dimaknai sebagai pelepasan kepemilikan secara absolut,
melainkan sebagai penahanan manfaat (habs al-manfa‘ah) untuk kepentingan umum.
Perspektif ini menempatkan keberlangsungan manfaat sebagai esensi wakaf, bukan
semata-mata bentuk atau jenis objek wakafnya. Dengan demikian, wakaf tunai dapat
dibenarkan sepanjang pokok dana tetap terjaga, dikelola secara produktif, dan tidak
mengalami penyusutan yang menghilangkan fungsi sosialnya, sehingga tetap konsisten
dengan tujuan syariat dalam mewujudkan kemaslahatan umat.?

Dalam tradisi fikih klasik, mazhab Hanafi memberikan legitimasi terhadap wakaf
tunai dengan argumen bahwa kepemilikan harta wakaf tidak harus berpindah secara
mutlak selama manfaatnya dapat diakses oleh umat. Oleh karena itu, uang tunai dapat
dijadikan objek wakaf apabila pokoknya tetap terjaga dan dikelola secara produktif
sesuai tujuan wakaf (habs al-manfa‘ah). Sikap ini menunjukkan bahwa esensi wakaf
terletak pada keberlanjutan manfaatnya bagi publik, bukan semata-mata pada bentuk
fisik objeknya. Pandangan Abu Hanifah beserta para pengikutnya membuka ruang
hukum bagi pengembangan wakaf tunai dalam konteks kontemporer.* Pendekatan
kontemporer juga dikembangkan melalui kerangka magqdsid al-syari ‘ah, sebagaimana
dibahas dalam kajian wakaf tunai yang menekankan bahwa institusi ini mampu
memenuhi berbagai kebutuhan sosial-ekonomi modern dengan tetap menjaga pokok
harta wakaf agar tidak menyusut. Pendekatan magdsid menempatkan wakaf tunai
sebagai instrumen filantropi Islam yang sah secara hukum sekaligus strategis dalam
memperluas dampak kesejahteraan umat, khususnya melalui redistribusi manfaat sosial
secara lebih efektif.?

2Jamilullah, ‘PERKEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA’, Jurnal Al-Mugtashid : Jurnal Ekonomi
Syariah. 3, no. 1 (2023).

3 Asri Asri et al., ‘Hukum Dan Urgensi Wakaf Tunai Dalam Tinjauan Fikih’, BUSTANUL FUQAHA: Jurnal
Bidang Hukum Islam 1, no. 1 (2020): 79-92, https://doi.org/10.36701/bustanul.v1i1.132.

4 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI
MAQASID SYARIAH’, AL-MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024).

5 Neni Hardiati, “‘WAKAF TUNAI (CASH WAQF) MENURUT PERSFEKTIF ULAMA DAN TINJAUAN
MAQASHID SYARI’AH’, Jurnal lImiah Nasional 23 (2020).

71| Wakaf Tunai Figih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

Sebagian besar penelitian terdahulu menekankan legalitas wakaf tunai dan
urgensinya dalam pemberdayaan ekonomi masyarakat, tetapi tidak menelaah secara
mendalam perbedaan metodologis antara pemikiran fikih klasik dan kontemporer yang
menjadi dasar konseptual Abu Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi, Setyawan dan Asmuni
meninjau wakaf tunai dari perspektif maqgasid al-syari‘ah, menekankan manfaat sosial-
ekonomi dan legalitasnya menurut literatur klasik dan kontemporer.® Setyawan dan
Asmuni meninjau hukum wakaf tunai dari perspektif maqasid al-syari ‘ah, menekankan
manfaat sosial-ekonomi wakaf uang menurut literatur klasik dan kontemporer.” Fawaid
dan Febrianto menyoroti implementasi wakaf tunai di Indonesia yang masih terbatas
akibat pengelolaan dan literasi publik yang rendah. Ramadhan mengevaluasi kesesuaian
wakaf tunai dengan prinsip magqdsid al-syari‘ah, tetapi tidak membedah secara rinci
dasar metodologis fikih yang melatari pemikiran Abu Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi.®
Berbeda dengan penelitian-penelitian tersebut, artikel ini menawarkan kebaruan
melalui analisis komparatif metodologis, menitikberatkan pada pendekatan Abu
Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi, sehingga tidak hanya menegaskan legalitas wakaf tunai
tetapi juga memperkuat dasar konseptual dan strategi implementasinya sebagai
instrumen pemberdayaan ekonomi umat di Indonesia.

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini menegaskan kontribusi kebaruan
(novelty) penelitian pada dua aspek utama. Pertama, artikel ini melakukan rekonstruksi
pemikiran fikih Abu Hanifah mengenai wakaf tunai dengan menempatkannya dalam
konteks ekonomi modern, sehingga konsep habs al-manfa ah tidak hanya dipahami
sebagai legitimasi normatif, tetapi juga sebagai dasar metodologis bagi pengelolaan
wakaf uang yang produktif dan berkelanjutan. Kedua, artikel ini mengintegrasikan
pendekatan maqasid al-syari‘ah sebagaimana dikembangkan oleh Yusuf Al-Qardhawi ke
dalam analisis wakaf tunai, sehingga wakaf tidak semata dinilai dari aspek keabsahan
hukum, tetapi juga dari kontribusinya terhadap pencapaian kemaslahatan sosial-
ekonomi umat.® Berbeda dengan penelitian terdahulu yang cenderung menitikberatkan
pada aspek legalitas atau implementasi praktis wakaf tunai, artikel ini secara khusus
membedah perbedaan pendekatan metodologis fikih klasik dan kontemporer sebagai
landasan konseptual penguatan wakaf tunai di Indonesia.

6 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI MAQASID
SYARIAH’.

7 Muhamad Wildan Fawa’id and Ahmad Muhsin Febrianto, ‘IMPLEMENTASI WAKAF TUNAI DI
INDONESIA’, WADIAH: Jurnal Perbankan Syariah 6, no. 1(2022), http://[10.30762/wadiah.v6i1.3960.

8 Muhamad Wildan Fawaid, IMPLEMENTASI WAKAF TUNAI DI INDONESIA’, WADIAH 6, no. 1(2022):
59-75, https://doi.org/10.30762/wadiah.v6i1.162.
9 Beni Setyawan dan Asmuni, “WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI MAQASID
SYARIAH.”

72 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

Metodologi

Penelitian ini menggunakan rancangan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research), berfokus pada penelusuran dan penafsiran literatur
untuk memahami konsep wakaf tunai dalam perspektif fikih klasik dan kontemporer.
Sasaran penelitian mencakup karya-karya primer, salah satunya buku Figh al-Mu‘amalat
al-Maliyah karya Yusuf Al-Qardhawi yang membahas wakaf dan ekonomi syariah, serta
literatur mazhab Hanafi, termasuk pendapat Abu Hanifah dan murid-muridnya. Selain
itu, penelitian memanfaatkan karya sekunder berupa jurnal ilmiah, buku akademik, dan
dokumen resmi, termasuk Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 4 Tahun 2004 tentang
Wakaf Uang, sebagai rujukan hukum dan pedoman pelaksanaan wakaf tunai di
Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi literatur, dengan
tahap identifikasi, klasifikasi, dan telaah mendalam terhadap teks-teks fikih, fatwa,
artikel ilmiah, dan literatur ekonomi syariah, sehingga analisis dapat menggambarkan
secara komprehensif konsep, dasar hukum, dan implementasi wakaf tunai dalam
konteks kontemporer.

Prosedur penelitian meliputi empat tahap utama: (1) pengumpulan data dari
sumber primer dan sekunder; (2) verifikasi dan validasi data untuk memastikan relevansi
dan keabsahan sumber; (3) pengorganisasian data berdasarkan tema, kategori, dan
periode pemikiran; serta (4) interpretasi data sesuai kerangka fikih, magqdsid syariah,
serta konteks historis dan kontemporer. Analisis data dilakukan dengan model
deskriptif-analitis untuk menjelaskan setiap pemikiran secara rinci, dilanjutkan dengan
analisis komparatif untuk menemukan kesamaan, perbedaan, dan karakter metodologis
antara pemikiran Abu Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi. Pendekatan ini dipilih untuk
menghasilkan pemahaman yang mendalam sekaligus menyajikan argumentasi ilmiah
yang kuat mengenai validitas dan relevansi wakaf tunai dalam konteks modern.

Hasil Penelitian dan Pembahasan
Wakaf Tunai Menurut Figih Klasik Abu Hanifah

Wakaf secara umum pada dasarnya bukanlah akad yang memindahkan
kepemilikan harta dari wakif secara permanen,” melainkan dikonstruksikan sebagai
mekanisme baru penyaluran manfaat wakaf yang tetap mempertahankan hak wakif
atas pokok harta wakaf. Dalam pandangan Abu Hanifah, wakaf tidak menggugurkan
status kepemilikan harta oleh wakif sehingga harta wakaf tidak berubah menjadi mal
Allah. Oleh karena itu, menurut pendapat asal Imam Abu Hanifah, wakif tetap dianggap
pemilik sah atas harta yang diwakafkan dan memiliki kebebasan untuk mencabut atau
menarik kembali wakafnya kapan saja. Pandangan ini berangkat dari prinsip hukum

1o Hizbullah M, Haidir H. (2020). Wakaf Tunai Dalam Perspektif Ulama. Jurnal limiah METADATA, Vol.
2 No.3

73 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

kepemilikan dalam mazhab Hanafi yang mewajibkan adanya dalil kuat untuk
menghapus kepemilikan, sedangkan akad wakaf tidak memiliki nash eksplisit yang
menunjukkan pengalihan kepemilikan secara mutlak.™

Imam Abu Hanifah berpendapat bahwa wakaf tidak bersifat lazim atau
mengikat secara mutlak, sehingga hukumnya mirip dengan hibah manfaat yang
ditujukan untuk kepentingan umum. Dalam pandangan ini, harta yang diwakafkan
tetap berada dalam lingkup kepemilikan wakif dan hanya manfaatnya yang dialokasikan
kepada pihak lain untuk tujuan kebajikan. Akibatnya, selama wakif masih hidup, wakaf
tersebut dapat dibatalkan, dialihkan, atau bahkan dijual kembali oleh wakif sendiri.
Karena harta wakaf tetap merupakan bagian dari harta milik wakif, maka setelah
wafatnya wakif, harta tersebut tetap termasuk dalam harta waris yang dapat
diwariskan kepada ahli waris, kecuali apabila ahli waris sepakat untuk meneruskan
peruntukan wakaf tadi.”” Imam Abu Hanifah menggunakan pendekatan giyas dengan
mengibaratkan wakaf seperti akad ‘ariyah (pinjam-meminjam) atau ijarah (sewa),
karena dalam wakaf menurut beliau yang diserahkan adalah manfaat harta, bukan
pokoknya. Menurut pandangan ini, harta yang diwakafkan tetap menjadi milik wakif
secara hukum, sementara yang disedekahkan adalah hak penggunaan manfaatnya bagi
kepentingan umum. Dengan demikian, wakaf dalam pandangan Abu Hanifah
merupakan pembekuan manfaat dalam jangka panjang, bukan pembekuan pokok
harta, sesuai dengan konsep bahwa wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut
hukum tetap menjadi milik wakif dan hanya menyedekahkan manfaatnya.®

Salah satu alasan metodologis Imam Abu Hanifah dalam memaknai wakaf
didasarkan pada hadis praktik wakaf sahabat, khususnya wakaf kebun milik Umar bin
al-Khattab di Khaibar. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Umar disebutkan:

U C3iialy ol s Cia by 001 06 ... 5k W) 5ek Sl

“Umar bin al-Khattab memperoleh sebidang tanah di Khaibar lalu Nabi %

bersabda: ‘Jika engkau mau, tahanlah pokok harta itu dan sedekahkanlah

hasilnya.””

Hadis ini juga menegaskan bahwa pokok harta tersebut tidak dijual, tidak
dihibahkan, dan tidak diwariskan, sementara hasilnya disalurkan untuk kepentingan
sosial. Menurut Abu Hanifah, redaksi hadis ini lebih menonjolkan konsep penahanan
pokok harta dan penyaluran manfaatnya, tanpa pernyataan eksplisit mengenai

" Ahmad Suhendra and M. Khoirul Hadi, MENGKAJI WAKAF PERSPEKTIF IBNU QUDAMAH TENTANG
DAN RELEVANSINYA DENGAN PENGEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA, 9, no. 1(n.d.).

2 Laila Afni Rambe and Sitta ‘Ala Arkham, ‘Pendekatan Sejarah Dalam Hukum Wakaf Imam Hanafi’,
El-Faqgih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam 7, no. 1 (2021).

3 Anas Prihadi and Miftah Nabila, ‘Wakaf Klasik Dan Implementasi Wakaf Di Indonesia’, ZISWAF ASFA
JOURNAL Zakat, Infaqg, Sadaqah, Wakaf, no. 1 (2023).

74 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

perpindahan kepemilikan harta dari wakif kepada Allah atau kepada mustahig. Oleh
karena itu, beliau berpendapat bahwa penetapan wakaf sebagai akad yang memutus
kepemilikan wakif secara permanen memerlukan dalil yang lebih tegas, sejalan dengan
prinsip kehati-hatian mazhab Hanafi dalam menetapkan hilangnya hak kepemilikan
tanpa dasar nash yang jelas.™

Dalam perspektif fikih klasik, Imam Abu Hanifah memandang wakaf sebagai
penahanan manfaat tanpa memutus kepemilikan wakif atas pokok harta. Konsepsi ini
secara teoritis membuka ruang bagi wakaf tunai, karena objek wakaf tidak disyaratkan
harus berupa benda tidak bergerak atau bersifat kekal secara fisik, selama manfaatnya
dapat dikelola dan disalurkan secara berkelanjutan. Prinsip bahwa “yang ditahan adalah
manfaat, bukan zat benda” memungkinkan uang diperlakukan sebagai sumber
manfaat wakaf.” Sementara itu, Yusuf Al-Qardhawi secara eksplisit menegaskan
legitimasi wakaf tunai dengan pendekatan maqasid al-syari‘ah, menekankan
fleksibilitas, produktivitas, dan keberlanjutan manfaat dalam menjawab kebutuhan
ekonomi umat. Dengan demikian, meskipun berangkat dari kerangka metodologis yang
berbeda Abu Hanifah dari konstruksi fikih kepemilikan klasik dan Al-Qardhawi dari
pendekatan maqasid keduanya bertemu pada prinsip substansial bahwa wakaf tunai
dapat dibenarkan sepanjang pokok harta dijaga dan manfaatnya dikelola secara
amanah demi kemaslahatan publik.™

Abu Hanifah tidak secara eksplisit menyebut wakaf uang sebagai bentuk wakaf
yang sah, karena praktik wakaf pada masanya umumnya terbatas pada aset fisik yang
bersifat tetap, seperti tanah dan bangunan. Meskipun demikian, konstruksi fikih yang
Abu Hanifah bangun yakni bahwa wakaf merupakan penahanan manfaat tanpa
pemutusan kepemilikan membuka ruang interpretasi yang lebih luas terhadap objek
wakaf. Pengembangan lebih lanjut justru dilakukan oleh murid-muridnya, terutama Abu
Yusuf dan Muhammad al-Shaybani, yang mulai menerima objek wakaf dengan manfaat
berulang meskipun zatnya tidak bersifat permanen. Pandangan ini kemudian
dipertegas oleh ulama Hanafiyah generasi berikutnya, seperti al-Kasani, Ibn al-
Hammam, dan Ibn ‘Abidin, yang secara tegas membolehkan wakaf tunai dengan syarat
uang tersebut dikelola secara produktif melalui mekanisme investasi yang sah, seperti
girad atau mudarabah, sehingga manfaatnya dapat disalurkan secara berkelanjutan.”

4 Nurodin Usman, ‘STUDI HADIS-HADIS WAKAF DALAM KITAB SAHIH AL-BUKHARI DAN FATH AL-
BARI’, CAKRAWALA 10, no. 2 (2015).

5 Naimah, ‘KEDUDUKAN HUKUM WAKAF TUNAI DALAM TELAAH FIQH MUAMALAH SERTA
IMPLEMENTASINYA DALAM HUKUM POSITIF DI INDONESIA’, SYARIAH Jurnal llmu Hukum 15, no. 1 (2015).

16 Nurul Hikmah dan Muhammad Yazid, “Maqashid Al-Syariah as a Contemporary Economic Solution
According to Yusuf Al-Qardhawi,” ITQAN: Journal of Islamic Economics, Management, and Finance 4, no. 1
(2024): 51-63, https://doi.org/10.57053/itqan.v4i1.62.

7 Beni Setyawan and Asmuni, ‘Wakaf Tunai Dalam Perspektif Fiqih Dan Teori Maqashid Syariah’, AL-
MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024), ejournal.stdiis.ac.id.

75 | Wakaf Tunai Figih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

Dalam fikih klasik Mazhab Hanafi, wakaf tunai dibolehkan sebagai bentuk
pengecualian yang didasarkan pada prinsip istihsan bi al-‘urf, yakni pertimbangan
hukum atas praktik kebiasaan masyarakat yang telah berlangsung luas dan tidak
bertentangan dengan syariat. Mazhab Hanafi memandang bahwa hukum yang
bersumber dari ‘urf memiliki kekuatan normatif dalam ranah muamalah, sehingga
wakaf tunai dapat dilaksanakan dengan menjadikan uang sebagai modal usaha melalui
akad mudarabah atau mubada‘ah. Dalam kedua mekanisme tersebut, pokok harta wajib
dijaga “baqa’ al-asl”, sementara keuntungan hasil pengelolaan disalurkan kepada
penerima manfaat wakaf sebagai sedekah jariyah yang berkelanjutan.’ Meskipun Abu
Hanifah tidak merumuskan wakaf tunai secara eksplisit, konsepsi wakaf yang Abu
Hanifah bangun yakni penahanan manfaat tanpa pemutusan kepemilikan wakif tidak
bertentangan dengan praktik wakaf uang dan justru menjadi landasan metodologis
bagi ulama Hanafiyah setelahnya untuk melegitimasinya. Kerangka fikih klasik ini
memiliki kesinambungan konseptual dengan pemikiran Yusuf Al-Qardhawi, yang secara
tegas menempatkan wakaf tunai sebagai instrumen filantropi modern berbasis
magqasid al-syari‘ah guna mewujudkan kemaslahatan dan keberlanjutan sosial.”

Wakaf Tunai Menurut Figih Kontemporer Al-Qardhawi

Dalam perspektif fikih kontemporer, Yusuf Al-Qardhawi memandang wakaf
tunai sebagai bentuk pengembangan institusi wakaf yang dibenarkan secara syar‘i,
karena esensi wakaf tidak ditentukan oleh wujud harta, melainkan oleh terpeliharanya
pokok harta (ra’s al-mal) dan keberlanjutan pemanfaatannya bagi kepentingan umum.
Pandangan ini sejalan dengan arah pembaruan fikih yang merespons dinamika sosial,
ekonomi, dan teknologi modern. Wakaf tunai dipahami sebagai instrumen filantropi
Islam yang memungkinkan pengelolaan harta wakaf secara produktif, profesional, dan
adaptif, termasuk melalui pemanfaatan sistem keuangan dan teknologi digital, tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Dengan demikian, menurut Al-Qardhawi,
wakaf tunai tidak dapat dipandang sebagai penyimpangan dari fikih klasik, melainkan
sebagai aktualisasi hukum Islam yang berorientasi pada pencapaian magqdsid al-syari‘ah,
khususnya dalam mewujudkan kemaslahatan dan keberlanjutan manfaat bagi
masyarakat.*®

Dalam kerangka pemikiran fikih kontemporer tersebut, Al-Qardhawi
menekankan pentingnya pendekatan maqasid al-syari‘ah sebagai landasan penetapan
hukum wakaf, yaitu orientasi hukum pada pencapaian kemaslahatan, pencegahan

'8 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI MAQASID
SYARIAH’.

9 Naimah, ‘KEDUDUKAN HUKUM WAKAF TUNAI DALAM TELAAH FIQH MUAMALAH SERTA
IMPLEMENTASINYA DALAM HUKUM POSITIF DI INDONESIA’.

20 Khusnul Khatimah et al., ‘Perbandingan Antara Hukum Zakat Dan Wakaf Dalam Perspektif Fikih
Kontemporer’, Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam Dan Hukum Syariah 2, no. 2 (2025).

76 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

kerusakan, dan penguatan fungsi sosial umat. Menurutnya, hukum wakaf tidak
semestinya terikat pada bentuk fisik harta, melainkan pada kemampuannya
mewujudkan dawam ‘al-naf (kelangsungan manfaat) secara berkesinambungan.
Selama dana wakaf tunai dikelola melalui mekanisme yang sesuai dengan prinsip
syariah, seperti investasi halal berbasis mudharabah, musyarakah, atau instrumen
keuangan syariah lainnya, maka tujuan utama wakaf tetap terpenuhi. Oleh karena itu,
Al-Qardhawi menegaskan bahwa wakaf tunai tidak hanya dibolehkan secara hukum,
tetapi juga memiliki relevansi dan nilai strategis dalam menjawab kebutuhan
pendanaan dan pemberdayaan umat pada era modern.”

Pandangan tersebut menunjukkan bahwa Al-Qardhawi menempatkan wakaf
sebagai institusi hukum Islam vyang bersifat dinamis dan terbuka terhadap
perkembangan zaman. Al-Qardhawi menegaskan bahwa ruang lingkup wakaf tidak
semestinya dibatasi oleh bentuk-bentuk konvensional yang lahir dalam konteks
masyarakat klasik, melainkan harus disesuaikan dengan kebutuhan sosial dan ekonomi
yang terus berubah. Apabila syariat Islam menjadikan kemaslahatan sebagai orientasi
utama, maka mekanisme wakaf pun harus mampu berkembang mengikuti perubahan
tersebut. Dalam kerangka ini, wakaf tunai dipandang memiliki potensi yang besar dalam
mendorong pemberdayaan ekonomi umat, karena dana wakaf dapat dikelola melalui
investasi yang halal dan hasilnya disalurkan untuk kepentingan sosial secara
berkelanjutan. Berbeda dengan aset fisik yang kerap memerlukan biaya pemeliharaan
dan tidak selalu mudah dimanfaatkan secara cepat, wakaf uang memberikan
fleksibilitas yang lebih luas bagi pengelola dalam menentukan instrumen yang paling
efektif. Dengan demikian, signifikansi pandangan Al-Qardhawi terletak pada
penempatannya terhadap wakaf tunai sebagai instrumen wakaf yang strategis dalam
menjawab tantangan sosial dan ekonomi kontemporer, sepanjang dikelola secara
amanah, transparan, dan berorientasi pada keberlanjutan manfaat. >

Yusuf Al-Qardhawi juga memiliki pokok utama, yaitu wakaf tunai terletak pada
kemampuannya menjangkau lebih banyak orang dan menghasilkan manfaat sosial
secara berkelanjutan. la melihat bahwa uang memiliki karakter yang sangat elastis:
mudah dihimpun, mudah digerakkan, dan dapat diolah dalam berbagai instrumen
investasi yang halal tanpa menghilangkan nilai pokoknya. Karena itu, ia menegaskan
bahwa wakaf uang bukan hanya sah dari sisi syariat, tetapi justru lebih sesuai dengan
tuntutan masyarakat modern yang membutuhkan sistem filantropi yang cepat, praktis,

21 Singgih Utomo, ‘DIGITALISASI WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF HUKUM EKONOMI SYARIAH:
PELUANG DAN TANTANGAN?’, Journal Of Islamic Business Law 2 (2025): 1.
22 Andi Muhammad Akmal dan Mappasessu, “Studying Figh Based on the Quran and Hadith in the

Modern Era by Revisiting the Methodology of Legal Istinbat,” Nuris Journal of Education and Islamic Studies,
t.t.

77 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

dan efektif. Dengan adanya wakaf tunai, setiap individu baik dengan modal kecil
maupun besar dapat ikut berperan dalam mengalirkan manfaat jangka panjang bagi
pendidikan, kesehatan, dan program sosial lainnya. Pandangan ini menempatkan wakaf
uang sebagai instrumen yang benar-benar mencerminkan tujuan syariat, yakni
menghadirkan kemaslahatan seluas mungkin dengan cara yang paling realistis dan
mudah diterapkan di tengah dinamika ekonomi umat.>

Sependapat dengan Al-Qardhawi, Majelis Ulama Indonesia (MUI) meletakkan
inti wakaf pada keberlanjutan manfaat, bukan hanya kepemilikan fisik atas harta wakaf.
Al-Qardhawi sendiri pernah berargumen bahwa uang, meski sifatnya bisa berubah atau
“diputar”, tetap bisa diwakafkan dengan aman asal modal dasarnya dijaga dan
dipergunakan secara bijak. Dengan prinsip menjaga pokok dan hanya memakai
hasilnya, wakaf tunai menurut MUI dan Al-Qardhawi bisa menjadi jalan efektif untuk
pemberdayaan umat: uang bisa diinvestasikan dalam kegiatan ekonomi yang memberi
dampak jangka panjang, misalnya pendidikan, kesehatan, atau usaha sosial, sehingga
potensi kemaslahatan lebih besar dan berkelanjutan.**

Dalam perspektif fikih kontemporer, wakaf tunai “waqf al-nuqud” dipandang
sah secara syar‘ karena selaras dengan maqasid al-syari‘ah, khususnya tujuan
kelestarian harta dan keberlanjutan manfaat bagi umat. Para ulama modern
menekankan bahwa pembolehan wakaf uang bukan semata mengikuti hukum klasik
yang membatasi wakaf pada objek fisik, melainkan mempertimbangkan realitas
kebutuhan ekonomi masyarakat saat ini. Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI)
menegaskan bahwa wakaf tunai mencakup uang tunai dan surat berharga, hukumnya
jawaz, serta penggunaannya harus sesuai syar‘i dengan menjaga nilai pokok harta.
Pandangan ini menunjukkan bahwa ijtihad kontemporer memfokuskan pada
kemaslahatan umat melalui pengelolaan dana wakaf yang produktif, sehingga
keberadaan wakaf tunai memiliki legitimasi yang kuat. Dengan demikian, wakaf tunai
bukan sekadar inovasi finansial, tetapi juga representasi prinsip syariah yang
menekankan manfaat sosial berkelanjutan tanpa terbatas pada bentuk harta
tradisional.*

Menurut Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI), wakaf uang “cash wagqf atau
wagf al-nuqud” diperbolehkan dengan syarat utama bahwa “ra’s al-mal” (nilai pokok)
harus benar-benar dijaga agar tidak berkurang atau hilang. Yang boleh digunakan
hanyalah hasil pengelolaan atau keuntungan yang diperoleh dari investasi dana wakaf

3 Fahruroji, “WAKAF KONTEMPORER,” BADAN WAKAF INDONESIA, 2019, JI. Pintu Utama Taman Mini

Indonesia Indah (TMII) Jakarta Timur.

24 Dr. Armiadi Musa, WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF MAJELIS ULAMA INDONESIA (Analisis Terhadap
Fatwa MUl No.2. Tahun 2002 Tentang Wakaf Uang), 2nd edn, 7 vols (2017),
https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v7i2.3254.

25 Keputusan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, n.d.
78 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

tersebut. Penegasan ini menunjukkan bahwa MUI tetap mempertahankan prinsip dasar
wakaf sebagaimana dipahami dalam figih, yaitu bahwa pokok harta harus bersifat tetap
“baqa’ al-asl” sementara manfaatnya disalurkan secara berkelanjutan kepada pihak
yang berhak. Selain itu, MUl menjelaskan bahwa objek wakaf uang tidak terbatas hanya
pada uang tunai, tetapi dapat mencakup surat berharga syariah atau aset likuid lainnya
yang dapat memiliki nilai dan dapat diproduktifkan, sehingga cakupan wakaf tunai
menjadi jauh lebih fleksibel dan sesuai dengan instrumen keuangan modern.

Penjelasan ini memperlihatkan bahwa MUI tidak memposisikan wakaf tunai
hanya sebagai bentuk sadaqah biasa yang sifatnya konsumtif, tetapi sebagai instrumen
sosial-ekonomi yang berorientasi pada produktivitas dan keberlanjutan manfaat
(dawam al-naf‘). Dengan demikian, dana wakaf harus dikelola secara profesional oleh
nazhir melalui investasi halal dan aman, sehingga mampu memberikan hasil yang terus
meningkat tanpa mengurangi nilai pokok. Lebih jauh, MUI mensyaratkan bahwa
seluruh pemanfaatan hasil wakaf harus sesuai ketentuan syariat dan diarahkan pada
kegiatan yang membawa maslahah, seperti pendidikan, kesehatan, pemberdayaan
ekonomi, atau program sosial lainnya. Ketentuan ini dibuat agar wakaf tunai tidak
menyimpang dari tujuan syariat dan tetap menjadi perangkat pembangunan umat yang
berkelanjutan, adaptif, serta mampu memberikan dampak nyata dalam kehidupan
masyarakat modern.

Menurut Al-Qardhawi, legalitas wakaf tunai memiliki pijakan kaidah figih yang
kuat, yaitu "4edis dalall 2aladll" (kemaslahatan umum) dan "J\ 3 L=l" (Bahaya harus
dihilangkan). Kaidah ini menunjukkan bahwa syariat mendukung inovasi ekonomi
seperti wakaf uang apabila manfaatnya dapat dirasakan umat secara luas dan risikonya
dikelola dengan bijak. Selain itu, konsep menjaga pokok wakaf (principal) dan hanya
mengonsumsi hasilnya dapat dikaitkan dengan prinsip maqasid al-syari‘ah, yaitu
keberlanjutan (istigamah) dan distribusi keadilan (ta‘awun), yang selama ini
diperjuangkan Al-Qardhawi dalam pemikiran wakaf produktif. Dari sudut dalil syar‘i,
meskipun tidak ada ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit menyebut “wakaf uang”, tetapi
ia merujuk pada makna wakaf sebagai pembekuan harta untuk kemaslahatan,
sebagaimana prinsip wakaf klasik yang diambil dari ayat seperti QS. Al-Bagarah [261]'

fa&u@@: uww\ww 1 53z Al Jo
&

- /) \/“: 1)) / wi/)/uw!)
e

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di jalan
Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji (benih) yang
menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah

79 | Wakaf Tunai Figih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas lagi

Maha Mengetahui”.

Karena itu, bagi Al-Qardhawi, wakaf tunai bukan sekadar ijtihad ekonomis
semata, melainkan suatu manifestasi konkret figih maqasidiyah: menyumbang agar
manfaat jariyah terus mengalir, dan partisipasi wakaf tidak berhenti pada segelintir
orang saja.*

Pemikiran Al-Qardhawi secara konseptual menempatkan wakaf tunai “wagqf
al-nuqud” dalam kerangka figh al-awlawiyyat yang menekankan prioritas maslahat
“al-maslahah al-‘ammah” dan penghindaran bahasa 7)) »= Y5 ,»= ¥ ” (Tidak boleh
menimbulkan bahaya), sehingga ia memandang legalitas wakaf uang harus dilihat dari
kemampuan instrumen tersebut untuk memberi manfaat luas dan risiko yang
terkendali. Sementara tidak ada dalil yang secara eksplisit menyatakan tentang “wakaf
uang”, prinsip wakaf sebagai pembekuan harta demi manfaat berkelanjutan diambil
dari pemahaman makna umum sumber syar‘i serta kaidah magasid al-syari‘ah terkait
hifz al-mal (menjaga harta) dan dawam al-naf* (keberlanjutan manfaat). Pendekatan ini
konsisten dengan diskursus kontemporer tentang wakaf uang yang memperkuat
keberlanjutan manfaat dan kontribusi sosial ekonomi umat melalui pengelolaan
produktif, termasuk investasi dalam pendidikan, kesehatan, dan pembangunan sosial
yang relevan dengan kebutuhan modern umat Islam.*”

Penegasan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) bahwa wakaf tunai hukumnya
jawaz dengan syarat menjaga nilai pokok (ra’s al-mal) dan hanya memanfaatkan
hasilnya memperkuat landasan fighiyah praktik ini dalam konteks Indonesia. Fatwa MUI
menempatkan unsur amanah, stabilitas nilai pokok, serta penyaluran manfaat sebagai
syarat mutlak, sehingga sejalan dengan pandangan Al-Qardhawi yang menekankan
bahwa bentuk harta bukanlah konsideran utama, melainkan kemampuannya untuk
menghasilkan manfaat berkelanjutan yang terukur dan sesuai syar‘i. Kesamaan
perspektif antara Al-Qardhawi dan MUl menunjukkan bahwa wakaf tunai tidak dipahami
sebagai sekadar inovasi finansial, tetapi sebagai pengembangan instrumen wakaf klasik
yang dapat maksimal memberikan kemaslahatan sosial sekaligus mendukung distribusi
keadilan (ta‘awun).?®

Dalam praktiknya, wakaf tunai dapat diarahkan melalui mekanisme investasi yang
halal seperti mudarabah dan musyarakah atau pengembangan aset sosial produktif
untuk menjaga keberlanjutan manfaatnya. Penggunaan instrumen-instrumen produktif
ini tidak hanya menjaga pokok harta tetapi juga memperluas kontribusi wakaf tunai

26 Beni Setyawan and Asmuni, ‘Wakaf Tunai Dalam Perspektif Figih Dan Teori Maqgashid Syariah’.

27 Supami Wahyu Setiyowati, ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH KONTEMPORER’, At
Tawazun 9, no. 1(2021).

28 Supami Wahyu Setiyowati, ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH KONTEMPORER’, At-
Tawazun, Jurnal Ekonomi Syariah 9, no. 01 (2021): 21-26, https://doi.org/10.55799/tawazun.v9io1.92.

80 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

terhadap pemberdayaan ekonomi umat, termasuk pendanaan pendidikan,
peningkatan layanan kesehatan, serta pemberdayaan kelompok rentan yang
memerlukan dukungan jangka panjang. Fleksibilitas Wakaf Tunai sebagai instrumen
yang mengintegrasikan tujuan figh kontemporer dengan kebutuhan masyarakat
modern menunjukkan bahwa legitimasi syar‘i wakaf tunai berdasar maqasid al-syari‘ah
dan al-maslahah al-‘ammah semakin kuat, sehingga perannya sebagai instrumen
pembangunan umat menjadi strategis dan relevan.*

Dalam konteks implementasi di berbagai negara Muslim, gagasan Al-Qardhawi
mengenai wakaf tunai juga terbukti memberikan kerangka konseptual bagi
pengembangan sistem wakaf yang lebih profesional dan terstandardisasi. Banyak
lembaga wakaf modern kini mengadopsi prinsip tata kelola yang baik, manajemen
risiko, serta portfolio management untuk memastikan nilai pokok wakaf tetap terjaga
sekaligus mampu menghasilkan surplus yang berkelanjutan. Integrasi konsep
tradisional dan manajemen modern ini menunjukkan bahwa wakaf tunai dapat
bergerak dinamis mengikuti perkembangan zaman tanpa kehilangan aspek syariahnya,
sehingga tetap menjadi instrumen yang relevan, amanah, dan berdaya guna bagi
masyarakat luas.

Penerimaan wakaf tunai menurut Yusuf Al-Qardhawi mencerminkan perubahan
signifikan dalam pemahaman umat Islam terhadap aset dan instrumen ekonomi. Uang
kini dipandang tidak hanya sebagai alat tukar, tetapi sebagai aset investasi yang dapat
berkembang melalui mekanisme mudarabah, musyarakah, atau aset produktif lainnya.
Al-Qardhawi menekankan bahwa modal wakaf harus terjaga “Jwl (i “ (ra’s al-mal) dan
manfaatnya berkelanjutan, sehingga wakaf tunai tetap sesuai prinsip syariah tanpa
terikat bentuk harta tradisional. Pendekatan ini memperkuat konsep sustainable waqf
management, di mana wakaf dikembangkan secara produktif untuk sektor strategis
seperti pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan ekonomi, sehingga memberikan
manfaat sosial yang terukur, inklusif, dan berkelanjutan.3°

Pendekatan kontemporer ini juga memperkuat konsep sustainable wagqf
management, yaitu pengelolaan wakaf yang tidak hanya menjaga pokok, tetapi juga
mengembangkan nilai harta melalui strategi investasi yang aman. Banyak lembaga
filantropi global kini mengadopsi model ini untuk menciptakan dampak sosial yang
terukur (measurable impact). Di sinilah gagasan Al-Qardhawi menjadi sangat relevan:
wakaf harus menjadi instrumen yang hidup, bergerak, dan mampu menjawab

29 Sukarmi Sukarmi and Argo Victoria, ‘Cash Wagf in Sustaining Of Indonesian Society “In Legal &
Economic Perspective’”’, AL-ITQAN: JOURNAL OF ISLAMIC SCIENCES AND COMPARATIVE STUDIES, 29 June
2018, 83-97, https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.43.

30 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI
MAQASID SYARIAH’, Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024): 292-316,
https://doi.org/10.37397/am;j.v11i2.550.

81| Wakaf Tunai Figih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

tantangan zaman. Dengan begitu, wakaf tunai bukan hanya memperluas partisipasi
masyarakat, tetapi juga memperkuat ekosistem ekonomi syariah yang lebih inklusif dan
berkelanjutan.

Analisis Perbandingan Wakaf Tunai Menurut Ulama Klasik dan Ulama Kontemporer

Pandangan Abu Hanifah tentang wakaf tunai berakar dari kerangka fikih klasik
yang menempatkan wakaf sebagai akad penahanan manfaat tanpa memutus
kepemilikan pokok harta. Dalam logika hukum beliau, wakaf tidak serta-merta
mengeluarkan harta dari kepemilikan wakif, sehingga akadnya tidak bersifat lazim dan
dapat dibatalkan. Karena itu, meskipun Abu Hanifah tidak secara eksplisit menyebut
wakaf tunai, konsepnya yang menahan manfaat membuka peluang teoretis bagi wakaf
uang, sebab uang dapat dikelola untuk menghasilkan manfaat berulang. Dengan
demikian, wakaf tunai dalam perspektif Abu Hanifah bukanlah “objek hukum baru”
yang berdiri sendiri, tetapi kelanjutan dari prinsip dasar wakaf sebagai pemanfaatan
harta tanpa menghilangkan kepemilikan zatnya.?'

Pandangan Yusuf Al-Qardhawi tentang wakaf tunai menunjukkan pendekatan
yang lebih progresif dibandingkan konsep klasik seperti yang dipertahankan oleh Abu
Hanifah. Jika Abu Hanifah menggunakan kerangka giyas dan struktur hukum yang ketat
dalam menentukan keabsahan suatu bentuk wakaf, maka Yusuf Al-Qardhawi melihat
wakaf uang dalam perspektif maqasid al-shariah yang berorientasi pada kemaslahatan
publik. Bagi Al-Qardhawi, uang sebagai objek wakaf tidak perlu dipersoalkan bentuk
fisiknya selama dapat dijaga pokoknya (ra's al-mal) dan manfaatnya dapat terus
mengalir. Uang dianggap sebagai instrumen ekonomi modern yang fleksibel, mudah
dihimpun, dan mampu menghasilkan manfaat yang lebih luas dibandingkan harta tetap.
Karena itu, wakaf tunai bukan hanya sekadar boleh, tetapi menjadi salah satu bentuk
sedekah jariyah yang paling relevan dalam konteks sosial ekonomi masa kini.

Perbedaan mendasar antara kedua ulama tersebut tidak hanya terletak pada
hasil hukum, tetapi juga pada titik berangkat metodologisnya. Abu Hanifah melakukan
analogi hukum berdasarkan akad ijarah dan mempertahankan struktur kepemilikan
dalam wakaf, sehingga ia lebih berhati-hati dalam menerima bentuk wakaf yang tidak
memiliki fisik tetap. Dalam pandangannya, wakaf harus menjaga unsur “penahanan
manfaat”, bukan melepas kepemilikan sepenuhnya. Sementara itu, Al-Qardhawi
membangun analisisnya dengan bertumpu pada konsep maslahah dan kebutuhan umat
yang terus berkembang. la menilai bahwa prinsip pokok wakaf bukan terletak pada
bendanya, tetapi pada keberlanjutan manfaatnya, yang dalam bahasa maqasid berarti
optimalisasi tujuan syariat untuk kesejahteraan.

3" Hardia Neni.(2020). Wakaf Tunai (Cash Waqf) Menurut Persfekf Ulama Dan Tinjauan Maqashid
Syari’ah. AKSELERASI: Jurnal llmiah Nasional Vol. 2 No. 3

82 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

Kendati berbeda metodologi, keduanya sama-sama memahami bahwa tujuan
wakaf adalah mengalirkan manfaat secara terus-menerus. Abu Hanifah memandang hal
ini melalui struktur hukum klasik, sedangkan Al-Qardhawi melihatnya dalam kerangka
tujuan syariat yang lebih luas. Dengan demikian, keduanya tidak saling bertentangan,
tetapi berada pada dua era intelektual yang berbeda: era klasik yang menekankan
kehati-hatian dan preservation of form, serta era kontemporer yang menekankan
preservation of purpose.

Kontribusi Yusuf Al-Qardhawi dalam membumikan wakaf tunai sangat signifikan
bagi praktik filantropi Islam modern karena didukung oleh kerangka kaidah figh
muamalah yang komprehensif. Pendekatannya membuka ruang bagilembaga-lembaga
wakaf untuk mengembangkan instrumen keuangan yang produktif, seperti cash waqf
linked sukuk, dana investasi syariah, dan model pemberdayaan ekonomi berbasis
wakaf. Pemikiran ini sejalan dengan kaidah bahwa hukum asal muamalah adalah
kebolehan selama tidak terdapat dalil yang melarangnya, serta kaidah bahwa
pengelolaan harta publik harus diarahkan pada kemaslahatan. Selain itu, wakaf tunai
juga dapat dipahami melalui kaidah perubahan hukum seiring perubahan zaman dan
kondisi sosial, sehingga inovasi pengelolaan wakaf menjadi sah sebagai respons atas
dinamika ekonomi modern. Dengan pendekatan tersebut, wakaf tidak lagi dipandang
sebagai aset pasif, melainkan sebagai mekanisme ekonomi yang aktif dan adaptif dalam
menopang sektor pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan masyarakat.

legitimasi wakaf tunai dalam pemikiran Al-Qardhawi diperkuat oleh kaidah bahwa
hukum berputar mengikuti illat-nya, di mana illat utama wakaf adalah tercapainya
manfaat yang berkelanjutan. Selama nilai pokok wakaf terjaga dan manfaatnya terus
disalurkan, maka substansi wakaf tetap terpenuhi meskipun bentuk dan mekanisme
pengelolaannya berubah. Prinsip penjagaan harta sebagai bagian dari tujuan utama
syariah juga menuntut agar wakaf tunai dikelola secara aman, profesional, dan
akuntabel, sejalan dengan kaidah penghilangan kemudaratan.

Kajian Abu Hanifah Imam Al-Qardhawi

Konsep dasar wakaf Menekankan Menekankan
penahanan  manfaat | keberlanjutan manfaat
(habs al-manfa‘ah), | dan optimalisasi fungsi
kepemilikan pokok | sosial-ekonomi
tidak sepenuhnya
terlepas

Wakaf tunai Dimungkinkan secara | Diperbolehkan secara
terpadu melalui | eksplisit dan
pendekatan manfaat dikembangkan sebagai

83 | Wakaf Tunai Figih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

instrumen modern

Pendekatan figh Tekstual dengan | Magqasid al-syari‘ah dan
penggunaan istihsan kaidah figh muamalah
Orientasi kemanfaatan Perluasan manfaat dan

Kehati-hatian  dalam

. .| dampak sosial
menjaga substansi P

wakaf
Konteks penerapan Ekonomi klasik berbasis | Ekonomi modern
aset fisik dengan instrumen
keuangan
Tujuan akhir Keberlangsungan Keberlangsungan
manfaat wakaf manfaat dan
pemberdayaan
ekonomi umat
Tabel 1.

Secara keseluruhan, perbandingan antara Abu Hanifah dan Yusuf al-Qardhawi
memperlihatkan sebuah jembatan intelektual antara konsep klasik dan kebutuhan
kontemporer. Abu Hanifah menyediakan fondasi dasar berupa prinsip
keberlangsungan manfaat, sedangkan Al-Qardhawi memberikan legitimasi normatif
dan aplikatif yang memungkinkan wakaf tunai berkembang luas di era modern.
Keselarasan ini menunjukkan bahwa wakaf tunai bukanlah inovasi yang bertentangan
dengan tradisi, tetapi perkembangan yang berada dalam garis kesinambungan syariah.
Dengan pendekatan yang tepat, wakaf uang dapat menjadi instrumen yang
memperkuat struktur sosial-ekonomi umat sekaligus menjaga nilai-nilai syariat yang
mendasarinya.

Simpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa wakaf tunai memiliki dasar legitimasi yang kuat
dalam pemikiran fikih klasik dan kontemporer. Dalam perspektif Imam Abu Hanifah,
wakaf dipahami sebagai penahanan manfaat (habs al-manfa‘ah) tanpa keharusan
pelepasan kepemilikan pokok secara mutlak. Konsep ini menegaskan bahwa esensi
wakaf terletak pada keberlanjutan manfaat bagi kepentingan umum, sehingga secara
konseptual membuka ruang bagi kebolehan wakaf dalam bentuk uang, meskipun pada
masa klasik belum dikembangkan secara sistematis. Dengan demikian, pemikiran Abu
Hanifah memberikan landasan normatif awal bagi kemungkinan pengembangan wakaf
tunai.

Sementara itu, Yusuf al-Qardhawi menegaskan kebolehan wakaf tunai secara
eksplisit melalui pendekatan fikih kontemporer yang berorientasi pada maqgasid al-

84 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



"~ ] 1 Al-Madzhab Vol. 2 No. 2,D ber 2025
AL-MADZHAB A 22 e

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

syari‘ah. Wakaf tunai dipandang sah dan strategis selama nilai pokoknya terjaga dan
manfaatnya dikelola secara produktif untuk kemaslahatan umat. Al-Qardhawi
menempatkan wakaf tunai sebagai instrumen filantropi Islam yang adaptif terhadap
perkembangan ekonomi modern, termasuk melalui pemanfaatan instrumen keuangan
syariah, dengan tetap menekankan prinsip kehati-hatian, akuntabilitas, dan pengelolaan
yang profesional.

Analisis komparatif menunjukkan bahwa perbedaan pemikiran Abu Hanifah dan
Yusuf al-Qardhawi tidak bersifat pertentangan, melainkan perbedaan penekanan
metodologis yang dipengaruhi oleh konteks zamannya. Abu Hanifah menekankan
kehati-hatian hukum dalam kerangka fikih klasik, sedangkan al-Qardhawi menekankan
optimalisasi kemaslahatan melalui pendekatan maqasid. Keduanya bertemu pada
prinsip fundamental wakaf, yaitu penjagaan pokok harta dan keberlanjutan manfaat.
Oleh karena itu, wakaf tunai dapat dipahami sebagai pengembangan internal dalam
tradisi hukum Islam yang relevan untuk memperkuat peran Islamic social finance dalam
menjawab kebutuhan sosial dan ekonomi umat kontemporer.

Referensi

Ahmad Suhendra and M. Khoirul Hadi. MENGKAJI WAKAF PERSPEKTIF IBNU QUDAMAH
TENTANG DAN RELEVANSINYA DENGAN PENGEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA.
9, no. 1(n.d.).

Anas Prihadi and Miftah Nabila. ‘Wakaf Klasik Dan Implementasi Wakaf Di Indonesia’.
ZISWAF ASFA JOURNAL Zakat, Infaq, Sadagah, Wakaf, no. 1 (2023).

Asri, Asri, Khaerul Agbar, and Azwar Iskandar. ‘Hukum Dan Urgensi Wakaf Tunai Dalam
Tinjauan Fikih’. BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 1, no. 1 (2020):
79-92. https://[doi.org/10.36701/bustanul.v1i1.132.

Beni Setyawan and Asmuni. ‘Wakaf Tunai Dalam Perspektif Figih Dan Teori Magashid
Syariah’. AL-MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024).
ejournal.stdiis.ac.id.

Beni Setyawan and Asmuni. ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI
MAQASID SYARIAH’. AL-MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024).

Dr. Armiadi Musa. WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF MAJELIS ULAMA INDONESIA
(Analisis Terhadap Fatwa MUI No.2. Tahun 2002 Tentang Wakaf Uang). 2nd edn. 7
vols. 2017. https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v7i2.3254.

Fawaid, Muhamad Wildan. ‘IMPLEMENTASI WAKAF TUNAI DI INDONESIA’. WADIAH 6,
no. 1(2022): 59-75. https://doi.org/10.30762/wadiah.v6i1.162.

Hikmah, Nurul, and Muhammad Yazid. ‘Maqashid Al-Syariah as a Contemporary
Economic Solution According to Yusuf Al-Qardhawi’. ITQAN: Journal of Islamic
Economics, Management, and Finance 4, no. 1(2024): 51-63.
https://doi.org/10.57053/itqan.v4i1.62.

Jamilullah. ‘PERKEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA’. Jurnal Al-Mugqtashid : Jurnal
Ekonomi Syariah. 3, no. 1(2023).

Keputusan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. n.d.

85 | Wakaf Tunai Figih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran......



Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025
HL-mHBZHHB ISSN: 3110-7397

JURNAL KAJIAN FIQH PERBANDINGAN DAN PEMIKIRAN HUKUM ISLAM

Khusnul Khatimah, Muhammad Sahdan Siregar, and Yuliana Fatmawati. ‘Perbandingan
Antara Hukum Zakat Dan Wakaf Dalam Perspektif Fikih Kontemporer’. Hidayah:
Cendekia Pendidikan Islam Dan Hukum Syariah 2, no. 2 (2025).

Laila Afni Rambe and Sitta ‘Ala Arkham. ‘Pendekatan Sejarah Dalam Hukum Wakaf
Imam Hanafi’. El-Fagih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam 7, no. 1 (2021).

Muhamad Wildan Fawa’id and Ahmad Muhsin Febrianto. ‘IMPLEMENTASI WAKAF
TUNAI DI INDONESIA’. WADIAH: Jurnal Perbankan Syariah 6, no. 1 (2022).
http://10.30762/wadiah.v6i1.3960.

Naimah. ‘KEDUDUKAN HUKUM WAKAF TUNAI DALAM TELAAH FIQH MUAMALAH
SERTA IMPLEMENTASINYA DALAM HUKUM POSITIF DI INDONESIA’. SYARIAH
Jurnal llmu Hukum 15, no. 1 (2015).

Neni Hardiati. ‘WAKAF TUNAI (CASH WAQF) MENURUT PERSFEKTIF ULAMA DAN
TINJAUAN MAQASHID SYARI’AH’. Jurnal llmiah Nasional 23 (2020).

Nurodin Usman. ‘STUDI HADIS-HADIS WAKAF DALAM KITAB SAHIH AL-BUKHARI DAN
FATH AL-BARI’. CAKRAWALA 10, no. 2 (2015).

Rizki Dwi Anggraini, Nur Diana Dewi, and Muhammad Rofiq. ‘Optimalisasi Potensi
Wakaf Di Indonesia: Tantangan Dan Peran Digitalisasi Dalam Penguatan
Manfaat Wakaf Bagi Masyarakat’. JOURNAL OF ISLAMIC BUSINESS
MANAGEMENT STUDIES 5, no. 1(2024).

Setiyowati, Supami Wahyu. ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH
KONTEMPORER’. At-Tawazun, Jurnal Ekonomi Syariah 9, no. 01 (2021): 21-26.
https://doi.org/10.55799/tawazun.v9io1.92.

Setiyowati, Supami Wahyu. ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH
KONTEMPORER’. At-Tawazun, Jurnal Ekonomi Syariah 9, no. 01 (2021): 21-26.
https://doi.org/10.55799/tawazun.v9io1.92.

Setyawan, Beni and Asmuni. ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI
MAQASID SYARIAH’. Al-Majaalis : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024): 292-
316. https://doi.org[10.37397/amj.v11i2.550.

Singgih Utomo. ‘DIGITALISASI WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF HUKUM EKONOMI
SYARIAH: PELUANG DAN TANTANGAN’. Journal Of Islamic Business Law 2
(2025): 1.

Sukarmi, Sukarmi, and Argo Victoria. ‘Cash Waqgf in Sustaining Of Indonesian Society
“In Legal & Economic Perspective’’. AL-ITQAN: JOURNAL OF ISLAMIC SCIENCES
AND COMPARATIVE STUDIES, 29 June 2018, 83-97. https://doi.org/10.31436/al-
itgan.v2it.43.

Supami Wahyu Setiyowati. ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH
KONTEMPORER’. At Tawazun 9, no. 1(2021).

© 2024 by the authors. Submitted for possible open access publication under the
@ @ @ terms and conditions of the Creative Commons Attribution, ShareAlike (CC

BY SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.of).

86 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah
Madaniyyah



