
 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

 
 

 

 

WAKAF TUNAI FIQIH KLASIK DAN KONTEMPORER DALAM 

PEMIKIRAN ABU HANIFAH DAN AL-QARDHAWI 

Laelatus Sobriyah 1, Robbi Muhammad Fadhil2, Nadia Azhar Ali3, Fathimah 

Madaniyyah4 

1 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: laella409@gmail.com  
2 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: robbimhdfhl34@gmail.com  

3 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: nadiaazharali05@gmail.com 
4Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, email: fathimah.madaniyyah@uinsgd.ac.id  

 *correspondence 
 

              DOI: 10.15575/al-madzhab.v2i2.2413 
 

Received: Desember 2025; Accepted: Desember 2025 ; Published: Desember 2025 
 

Abstract: : This study aims to analyze the legitimacy of cash waqf from classical and 
contemporary Islamic jurisprudential perspectives through an examination of the thoughts of 
Abu Hanifah and Yusuf al-Qardhawi, as well as to assess its relevance in the context of developing 
modern Islamic philanthropy. This research adopts a qualitative approach using library research 
methods, drawing on primary and secondary sources, including Hanafi jurisprudential works, 
Yusuf al-Qardhawi’s writings, scholarly journals, and fatwas issued by the Indonesian Council of 
Ulama concerning cash waqf. The data were analyzed using descriptive-analytical and 
comparative approaches to reveal the methodological characteristics, as well as the points of 
convergence and divergence, between the two perspectives. The findings indicate that Abu 
Hanifah conceptualized waqf as the retention of benefit (habs al-manfa‘ah) without the absolute 
transfer of ownership of the principal asset, thereby conceptually allowing for the permissibility 
of cash waqf, although it was not explicitly formulated in the classical period. Meanwhile, Yusuf 
al-Qardhawi explicitly affirms the permissibility of cash waqf through a maqāṣid al-sharī‘ah 
approach, emphasizing the preservation of principal value and the sustainability of benefits 
through productive management in accordance with sharia principles. The comparative analysis 

mailto:laella409@gmail.com
mailto:robbimhdfhl34@gmail.com
mailto:nadiaazharali05@gmail.com
mailto:fathimah.madaniyyah@uinsgd.ac.id


 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

70 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

demonstrates that the differences between the two scholars are methodological and contextual 
rather than substantive, as both are oriented toward the continuity of waqf benefits. This study 
recommends strengthening the professional and productive management of cash waqf as an 
instrument for socio-economic empowerment in line with Islamic legal principles and 
contemporary socio-economic needs. 

Keywords: Abu hanifah, Al-Qardhawi, Cash waqf. 

Abstrak: : Penelitian ini bertujuan menganalisis legitimasi wakaf tunai dalam perspektif fikih 
klasik dan kontemporer melalui kajian pemikiran Abu Hanifah dan Yusuf al-Qardhawi, serta 
menelaah relevansinya dalam konteks pengembangan filantropi Islam modern. Penelitian ini 
merupakan penelitian kualitatif dengan metode studi kepustakaan (library research) yang 
bersumber pada literatur primer dan sekunder, meliputi karya-karya mazhab Hanafi, pemikiran 
Yusuf al-Qardhawi, jurnal ilmiah, serta fatwa Majelis Ulama Indonesia terkait wakaf uang. Data 
dianalisis menggunakan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif untuk mengungkap 
karakter metodologis serta titik temu dan perbedaan kedua pemikiran tersebut. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Abu Hanifah memandang wakaf sebagai penahanan manfaat (habs al-
manfa‘ah) tanpa pemutusan kepemilikan pokok harta, sehingga secara konseptual membuka 
ruang bagi kebolehan wakaf tunai meskipun belum dirumuskan secara eksplisit pada masa klasik. 
Sementara itu, Yusuf al-Qardhawi secara tegas membolehkan wakaf tunai dengan pendekatan 
maqāṣid al-syarī‘ah, menekankan penjagaan nilai pokok dan keberlanjutan manfaat melalui 
pengelolaan produktif sesuai prinsip syariah. Analisis komparatif menunjukkan bahwa 
perbedaan keduanya bersifat metodologis dan kontekstual, bukan substantif, karena keduanya 
berorientasi pada keberlangsungan manfaat wakaf. Penelitian ini merekomendasikan penguatan 
pengelolaan wakaf tunai secara profesional dan produktif sebagai instrumen pemberdayaan 
ekonomi umat yang selaras dengan prinsip syariah dan kebutuhan sosial-ekonomi kontemporer.  

Kata Kunci: Abu hanifah, Al-Qardhawi, Wakaf tunai. 

 

Pendahuluan  
Wakaf merupakan instrumen filantropi Islam yang memiliki peran strategis 

dalam menopang kesejahteraan sosial dan pembangunan umat, baik melalui 

penyediaan layanan pendidikan, kesehatan, tempat ibadah, maupun fasilitas publik 

lainnya. Di tengah meningkatnya kebutuhan sosial dan keterbatasan sumber 

pembiayaan negara, optimalisasi wakaf menjadi semakin mendesak agar dapat 

berfungsi sebagai sumber pendanaan alternatif yang berkelanjutan. Dalam konteks ini, 

wakaf tunai hadir sebagai inovasi yang relevan dengan perkembangan ekonomi modern 

karena menawarkan fleksibilitas, kemudahan penghimpunan, serta efektivitas 

pengelolaan dana.1 Urgensi pengembangan wakaf tunai di Indonesia tercermin dari 

meningkatnya potensi dan realisasi wakaf uang nasional yang mencapai lebih dari Rp3 

triliun dalam beberapa tahun terakhir, menunjukkan besarnya peluang wakaf sebagai 

 
1 Rizki Dwi Anggraini et al., ‘Optimalisasi Potensi Wakaf Di Indonesia: Tantangan Dan Peran 

Digitalisasi Dalam Penguatan Manfaat Wakaf Bagi Masyarakat’, JOURNAL OF ISLAMIC BUSINESS 
MANAGEMENT STUDIES 5, no. 1 (2024). 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

71 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

instrumen pemberdayaan ekonomi dan penguatan kesejahteraan sosial masyarakat. 

Oleh karena itu, wakaf tunai tidak hanya memiliki dimensi ibadah, tetapi juga berfungsi 

sebagai instrumen strategis dalam mendukung pembangunan sosial-ekonomi yang 

adaptif dan berkelanjutan.2 

Perdebatan fikih mengenai keabsahan wakaf tunai bertumpu pada prinsip 

keabadian pokok harta wakaf yang sejak awal menjadi fondasi praktik perwakafan 

dalam Islam. Wakaf tunai dipersoalkan karena objek wakaf berupa uang dipandang 

bersifat konsumtif dan berpotensi mengalami penyusutan, sehingga dinilai tidak sejalan 

dengan syarat kekekalan harta wakaf. Namun, dalam konstruksi fikih klasik, khususnya 

mazhab Hanafi, wakaf tidak dimaknai sebagai pelepasan kepemilikan secara absolut, 

melainkan sebagai penahanan manfaat (habs al-manfa‘ah) untuk kepentingan umum. 

Perspektif ini menempatkan keberlangsungan manfaat sebagai esensi wakaf, bukan 

semata-mata bentuk atau jenis objek wakafnya. Dengan demikian, wakaf tunai dapat 

dibenarkan sepanjang pokok dana tetap terjaga, dikelola secara produktif, dan tidak 

mengalami penyusutan yang menghilangkan fungsi sosialnya, sehingga tetap konsisten 

dengan tujuan syariat dalam mewujudkan kemaslahatan umat.3 

Dalam tradisi fikih klasik, mazhab Hanafi memberikan legitimasi terhadap wakaf 

tunai dengan argumen bahwa kepemilikan harta wakaf tidak harus berpindah secara 

mutlak selama manfaatnya dapat diakses oleh umat. Oleh karena itu, uang tunai dapat 

dijadikan objek wakaf apabila pokoknya tetap terjaga dan dikelola secara produktif 

sesuai tujuan wakaf (habs al-manfaʿah). Sikap ini menunjukkan bahwa esensi wakaf 

terletak pada keberlanjutan manfaatnya bagi publik, bukan semata-mata pada bentuk 

fisik objeknya. Pandangan Abu Hanifah beserta para pengikutnya membuka ruang 

hukum bagi pengembangan wakaf tunai dalam konteks kontemporer.4 Pendekatan 

kontemporer juga dikembangkan melalui kerangka maqāṣid al-syarīʿah, sebagaimana 

dibahas dalam kajian wakaf tunai yang menekankan bahwa institusi ini mampu 

memenuhi berbagai kebutuhan sosial-ekonomi modern dengan tetap menjaga pokok 

harta wakaf agar tidak menyusut. Pendekatan maqāṣid menempatkan wakaf tunai 

sebagai instrumen filantropi Islam yang sah secara hukum sekaligus strategis dalam 

memperluas dampak kesejahteraan umat, khususnya melalui redistribusi manfaat sosial 

secara lebih efektif.5 

 
2Jamilullah, ‘PERKEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA’, Jurnal Al-Muqtashid : Jurnal Ekonomi 

Syariah. 3, no. 1 (2023). 
3 Asri Asri et al., ‘Hukum Dan Urgensi Wakaf Tunai Dalam Tinjauan Fikih’, BUSTANUL FUQAHA: Jurnal 

Bidang Hukum Islam 1, no. 1 (2020): 79–92, https://doi.org/10.36701/bustanul.v1i1.132. 
4 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI 

MAQASID SYARIAH’, AL-MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024). 
5 Neni Hardiati, ‘WAKAF TUNAI (CASH WAQF) MENURUT PERSFEKTIF ULAMA DAN TINJAUAN 

MAQASHID SYARI’AH’, Jurnal Ilmiah Nasional 23 (2020). 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

72 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

Sebagian besar penelitian terdahulu menekankan legalitas wakaf tunai dan 

urgensinya dalam pemberdayaan ekonomi masyarakat, tetapi tidak menelaah secara 

mendalam perbedaan metodologis antara pemikiran fikih klasik dan kontemporer yang 

menjadi dasar konseptual Abu Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi,  Setyawan dan Asmuni 

meninjau wakaf tunai dari perspektif maqāṣid al-syarīʿah, menekankan manfaat sosial-

ekonomi dan legalitasnya menurut literatur klasik dan kontemporer.6 Setyawan dan 

Asmuni meninjau hukum wakaf tunai dari perspektif maqāṣid al-syarīʿah, menekankan 

manfaat sosial-ekonomi wakaf uang menurut literatur klasik dan kontemporer.7 Fawaid 

dan Febrianto menyoroti implementasi wakaf tunai di Indonesia yang masih terbatas 

akibat pengelolaan dan literasi publik yang rendah. Ramadhan mengevaluasi kesesuaian 

wakaf tunai dengan prinsip maqāṣid al-syarīʿah, tetapi tidak membedah secara rinci 

dasar metodologis fikih yang melatari pemikiran Abu Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi.8 

Berbeda dengan penelitian-penelitian tersebut, artikel ini menawarkan kebaruan 

melalui analisis komparatif metodologis, menitikberatkan pada pendekatan Abu 

Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi, sehingga tidak hanya menegaskan legalitas wakaf tunai 

tetapi juga memperkuat dasar konseptual dan strategi implementasinya sebagai 

instrumen pemberdayaan ekonomi umat di Indonesia. 

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini menegaskan kontribusi kebaruan 

(novelty) penelitian pada dua aspek utama. Pertama, artikel ini melakukan rekonstruksi 

pemikiran fikih Abu Hanifah mengenai wakaf tunai dengan menempatkannya dalam 

konteks ekonomi modern, sehingga konsep habs al-manfaʿah tidak hanya dipahami 

sebagai legitimasi normatif, tetapi juga sebagai dasar metodologis bagi pengelolaan 

wakaf uang yang produktif dan berkelanjutan. Kedua, artikel ini mengintegrasikan 

pendekatan maqasid al-syariʿah sebagaimana dikembangkan oleh Yusuf Al-Qardhawi ke 

dalam analisis wakaf tunai, sehingga wakaf tidak semata dinilai dari aspek keabsahan 

hukum, tetapi juga dari kontribusinya terhadap pencapaian kemaslahatan sosial-

ekonomi umat.9 Berbeda dengan penelitian terdahulu yang cenderung menitikberatkan 

pada aspek legalitas atau implementasi praktis wakaf tunai, artikel ini secara khusus 

membedah perbedaan pendekatan metodologis fikih klasik dan kontemporer sebagai 

landasan konseptual penguatan wakaf tunai di Indonesia.  

 
6 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI MAQASID 

SYARIAH’. 
7 Muhamad Wildan Fawa’id and Ahmad Muhsin Febrianto, ‘IMPLEMENTASI WAKAF TUNAI DI 

INDONESIA’, WADIAH: Jurnal Perbankan Syariah 6, no. 1 (2022), http://10.30762/wadiah.v6i1.3960. 
8 Muhamad Wildan Fawaid, ‘IMPLEMENTASI WAKAF TUNAI DI INDONESIA’, WADIAH 6, no. 1 (2022): 

59–75, https://doi.org/10.30762/wadiah.v6i1.162. 
9 Beni Setyawan dan Asmuni, “WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI MAQASID 
SYARIAH.” 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

73 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

Metodologi  

Penelitian ini menggunakan rancangan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research), berfokus pada penelusuran dan penafsiran literatur 

untuk memahami konsep wakaf tunai dalam perspektif fikih klasik dan kontemporer. 

Sasaran penelitian mencakup karya-karya primer, salah satunya buku Fiqh al-Mu‘amalat 

al-Maliyah karya Yusuf Al-Qardhawi yang membahas wakaf dan ekonomi syariah, serta 

literatur mazhab Hanafi, termasuk pendapat Abu Hanifah dan murid-muridnya. Selain 

itu, penelitian memanfaatkan karya sekunder berupa jurnal ilmiah, buku akademik, dan 

dokumen resmi, termasuk Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 4 Tahun 2004 tentang 

Wakaf Uang, sebagai rujukan hukum dan pedoman pelaksanaan wakaf tunai di 

Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi literatur, dengan 

tahap identifikasi, klasifikasi, dan telaah mendalam terhadap teks-teks fikih, fatwa, 

artikel ilmiah, dan literatur ekonomi syariah, sehingga analisis dapat menggambarkan 

secara komprehensif konsep, dasar hukum, dan implementasi wakaf tunai dalam 

konteks kontemporer. 

 Prosedur penelitian meliputi empat tahap utama: (1) pengumpulan data dari 

sumber primer dan sekunder; (2) verifikasi dan validasi data untuk memastikan relevansi 

dan keabsahan sumber; (3) pengorganisasian data berdasarkan tema, kategori, dan 

periode pemikiran; serta (4) interpretasi data sesuai kerangka fikih, maqāṣid syariah, 

serta konteks historis dan kontemporer. Analisis data dilakukan dengan model 

deskriptif-analitis untuk menjelaskan setiap pemikiran secara rinci, dilanjutkan dengan 

analisis komparatif untuk menemukan kesamaan, perbedaan, dan karakter metodologis 

antara pemikiran Abu Hanifah dan Yusuf Al-Qardhawi. Pendekatan ini dipilih untuk 

menghasilkan pemahaman yang mendalam sekaligus menyajikan argumentasi ilmiah 

yang kuat mengenai validitas dan relevansi wakaf tunai dalam konteks modern.  

Hasil Penelitian dan Pembahasan  

Wakaf Tunai Menurut Fiqih Klasik Abu Hanifah 

Wakaf secara umum pada dasarnya bukanlah akad yang memindahkan 

kepemilikan harta dari wakif secara permanen,10 melainkan dikonstruksikan sebagai 

mekanisme baru penyaluran manfaat wakaf yang tetap mempertahankan hak wakif 

atas pokok harta wakaf. Dalam pandangan Abu Hanifah, wakaf tidak menggugurkan 

status kepemilikan harta oleh wakif sehingga harta wakaf tidak berubah menjadi mal 

Allah. Oleh karena itu, menurut pendapat asal Imam Abu Hanifah, wakif tetap dianggap 

pemilik sah atas harta yang diwakafkan dan memiliki kebebasan untuk mencabut atau 

menarik kembali wakafnya kapan saja. Pandangan ini berangkat dari prinsip hukum 

 
10 Hizbullah M, Haidir H. (2020). Wakaf Tunai Dalam Perspektif Ulama. Jurnal Ilmiah METADATA, Vol. 

2 No.3 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

74 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

kepemilikan dalam mazhab Hanafi yang mewajibkan adanya dalil kuat untuk 

menghapus kepemilikan, sedangkan akad wakaf tidak memiliki nash eksplisit yang 

menunjukkan pengalihan kepemilikan secara mutlak.11 

Imam Abu Hanifah berpendapat bahwa wakaf tidak bersifat lazim atau 

mengikat secara mutlak, sehingga hukumnya mirip dengan hibah manfaat yang 

ditujukan untuk kepentingan umum. Dalam pandangan ini, harta yang diwakafkan 

tetap berada dalam lingkup kepemilikan wakif dan hanya manfaatnya yang dialokasikan 

kepada pihak lain untuk tujuan kebajikan. Akibatnya, selama wakif masih hidup, wakaf 

tersebut dapat dibatalkan, dialihkan, atau bahkan dijual kembali oleh wakif sendiri. 

Karena harta wakaf tetap merupakan bagian dari harta milik wakif, maka setelah 

wafatnya wakif, harta tersebut tetap termasuk dalam harta waris yang dapat 

diwariskan kepada ahli waris, kecuali apabila ahli waris sepakat untuk meneruskan 

peruntukan wakaf tadi.12 Imam Abu Hanifah menggunakan pendekatan qiyās dengan 

mengibaratkan wakaf seperti akad ‘ariyah (pinjam-meminjam) atau ijarah (sewa), 

karena dalam wakaf menurut beliau yang diserahkan adalah manfaat harta, bukan 

pokoknya. Menurut pandangan ini, harta yang diwakafkan tetap menjadi milik wakif 

secara hukum, sementara yang disedekahkan adalah hak penggunaan manfaatnya bagi 

kepentingan umum. Dengan demikian, wakaf dalam pandangan Abu Hanifah 

merupakan pembekuan manfaat dalam jangka panjang, bukan pembekuan pokok 

harta, sesuai dengan konsep bahwa wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut 

hukum tetap menjadi milik wakif dan hanya menyedekahkan manfaatnya.13 

Salah satu alasan metodologis Imam Abu Hanifah dalam memaknai wakaf 

didasarkan pada hadis praktik wakaf sahabat, khususnya wakaf kebun milik Umar bin 

al-Khattab di Khaibar. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Umar disebutkan: 

اَ  ئْتَ حَبَسْتَ أَصْلَهَا وَتَصَدَّقْتَ بِخ ُّ صلى الله عليه وسلم: إخنْ شخ يَْبَََ… قاَلَ النَّبِخ  أَصَابَ عُمَرُ أَرْضًا بِخ
“Umar bin al-Khattab memperoleh sebidang tanah di Khaibar lalu Nabi صلى الله عليه وسلم 

bersabda: ‘Jika engkau mau, tahanlah pokok harta itu dan sedekahkanlah 

hasilnya.’”  

Hadis ini juga menegaskan bahwa pokok harta tersebut tidak dijual, tidak 

dihibahkan, dan tidak diwariskan, sementara hasilnya disalurkan untuk kepentingan 

sosial. Menurut Abu Hanifah, redaksi hadis ini lebih menonjolkan konsep penahanan 

pokok harta dan penyaluran manfaatnya, tanpa pernyataan eksplisit mengenai 

 
11 Ahmad Suhendra and M. Khoirul Hadi, MENGKAJI WAKAF PERSPEKTIF IBNU QUDAMAH TENTANG 

DAN RELEVANSINYA DENGAN PENGEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA, 9, no. 1 (n.d.). 
12 Laila Afni Rambe and Sitta ‘Ala Arkham, ‘Pendekatan Sejarah Dalam Hukum Wakaf Imam Hanafi’, 

El-Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam 7, no. 1 (2021). 
13 Anas Prihadi and Miftah Nabila, ‘Wakaf Klasik Dan Implementasi Wakaf Di Indonesia’, ZISWAF ASFA 

JOURNAL Zakat, Infaq, Sadaqah, Wakaf, no. 1 (2023). 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

75 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

perpindahan kepemilikan harta dari wakif kepada Allah atau kepada mustahiq.  Oleh 

karena itu, beliau berpendapat bahwa penetapan wakaf sebagai akad yang memutus 

kepemilikan wakif secara permanen memerlukan dalil yang lebih tegas, sejalan dengan 

prinsip kehati-hatian mazhab Hanafi dalam menetapkan hilangnya hak kepemilikan 

tanpa dasar nash yang jelas.14 

Dalam perspektif fikih klasik, Imam Abu Hanifah memandang wakaf sebagai 

penahanan manfaat tanpa memutus kepemilikan wakif atas pokok harta. Konsepsi ini 

secara teoritis membuka ruang bagi wakaf tunai, karena objek wakaf tidak disyaratkan 

harus berupa benda tidak bergerak atau bersifat kekal secara fisik, selama manfaatnya 

dapat dikelola dan disalurkan secara berkelanjutan. Prinsip bahwa “yang ditahan adalah 

manfaat, bukan zat benda” memungkinkan uang diperlakukan sebagai sumber 

manfaat wakaf.15 Sementara itu, Yusuf Al-Qardhawi secara eksplisit menegaskan 

legitimasi wakaf tunai dengan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah, menekankan 

fleksibilitas, produktivitas, dan keberlanjutan manfaat dalam menjawab kebutuhan 

ekonomi umat. Dengan demikian, meskipun berangkat dari kerangka metodologis yang 

berbeda Abu Hanifah dari konstruksi fikih kepemilikan klasik dan Al-Qardhawi dari 

pendekatan maqasid keduanya bertemu pada prinsip substansial bahwa wakaf tunai 

dapat dibenarkan sepanjang pokok harta dijaga dan manfaatnya dikelola secara 

amanah demi kemaslahatan publik.16 

Abu Hanifah tidak secara eksplisit menyebut wakaf uang sebagai bentuk wakaf 

yang sah, karena praktik wakaf pada masanya umumnya terbatas pada aset fisik yang 

bersifat tetap, seperti tanah dan bangunan. Meskipun demikian, konstruksi fikih yang 

Abu Hanifah bangun yakni bahwa wakaf merupakan penahanan manfaat tanpa 

pemutusan kepemilikan membuka ruang interpretasi yang lebih luas terhadap objek 

wakaf. Pengembangan lebih lanjut justru dilakukan oleh murid-muridnya, terutama Abu 

Yusuf dan Muhammad al-Shaybani, yang mulai menerima objek wakaf dengan manfaat 

berulang meskipun zatnya tidak bersifat permanen. Pandangan ini kemudian 

dipertegas oleh ulama Hanafiyah generasi berikutnya, seperti al-Kasani, Ibn al-

Hammam, dan Ibn ‘Abidīn, yang secara tegas membolehkan wakaf tunai dengan syarat 

uang tersebut dikelola secara produktif melalui mekanisme investasi yang sah, seperti 

qiraḍ atau mudarabah, sehingga manfaatnya dapat disalurkan secara berkelanjutan.17 

 
14 Nurodin Usman, ‘STUDI HADIS-HADIS WAKAF DALAM KITAB SAHIH AL-BUKHARI DAN FATH AL-

BARI’, CAKRAWALA 10, no. 2 (2015). 
15 Naimah, ‘KEDUDUKAN HUKUM WAKAF TUNAI DALAM TELAAH FIQH MUAMALAH SERTA 

IMPLEMENTASINYA DALAM HUKUM POSITIF DI INDONESIA’, SYARIAH Jurnal Ilmu Hukum 15, no. 1 (2015). 
16 Nurul Hikmah dan Muhammad Yazid, “Maqashid Al-Syariah as a Contemporary Economic Solution 

According to Yusuf Al-Qardhawi,” ITQAN: Journal of Islamic Economics, Management, and Finance 4, no. 1 
(2024): 51–63, https://doi.org/10.57053/itqan.v4i1.62. 

17 Beni Setyawan and Asmuni, ‘Wakaf Tunai Dalam Perspektif Fiqih Dan Teori Maqashid Syariah’, AL-

MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024), ejournal.stdiis.ac.id. 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

76 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

Dalam fikih klasik Mazhab Hanafi, wakaf tunai dibolehkan sebagai bentuk 

pengecualian yang didasarkan pada prinsip istihsan bi al-‘urf, yakni pertimbangan 

hukum atas praktik kebiasaan masyarakat yang telah berlangsung luas dan tidak 

bertentangan dengan syariat. Mazhab Hanafi memandang bahwa hukum yang 

bersumber dari ‘urf memiliki kekuatan normatif dalam ranah muamalah, sehingga 

wakaf tunai dapat dilaksanakan dengan menjadikan uang sebagai modal usaha melalui 

akad muḍarabah atau mubaḍa‘ah. Dalam kedua mekanisme tersebut, pokok harta wajib 

dijaga “baqā’ al-asl”, sementara keuntungan hasil pengelolaan disalurkan kepada 

penerima manfaat wakaf sebagai sedekah jariyah yang berkelanjutan.18 Meskipun Abu 

Hanifah tidak merumuskan wakaf tunai secara eksplisit, konsepsi wakaf yang Abu 

Hanifah bangun yakni penahanan manfaat tanpa pemutusan kepemilikan wakif tidak 

bertentangan dengan praktik wakaf uang dan justru menjadi landasan metodologis 

bagi ulama Hanafiyah setelahnya untuk melegitimasinya. Kerangka fikih klasik ini 

memiliki kesinambungan konseptual dengan pemikiran Yusuf Al-Qardhawi, yang secara 

tegas menempatkan wakaf tunai sebagai instrumen filantropi modern berbasis 

maqasid al-syari‘ah guna mewujudkan kemaslahatan dan keberlanjutan sosial.19 

Wakaf Tunai Menurut Fiqih Kontemporer Al-Qardhawi 

Dalam perspektif fikih kontemporer, Yusuf Al-Qardhawi memandang wakaf 

tunai sebagai bentuk pengembangan institusi wakaf yang dibenarkan secara syar‘i, 

karena esensi wakaf tidak ditentukan oleh wujud harta, melainkan oleh terpeliharanya 

pokok harta (ra’s al-mal) dan keberlanjutan pemanfaatannya bagi kepentingan umum. 

Pandangan ini sejalan dengan arah pembaruan fikih yang merespons dinamika sosial, 

ekonomi, dan teknologi modern. Wakaf tunai dipahami sebagai instrumen filantropi 

Islam yang memungkinkan pengelolaan harta wakaf secara produktif, profesional, dan 

adaptif, termasuk melalui pemanfaatan sistem keuangan dan teknologi digital, tanpa 

mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. Dengan demikian, menurut Al-Qardhawi, 

wakaf tunai tidak dapat dipandang sebagai penyimpangan dari fikih klasik, melainkan 

sebagai aktualisasi hukum Islam yang berorientasi pada pencapaian maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya dalam mewujudkan kemaslahatan dan keberlanjutan manfaat bagi 

masyarakat.20 

Dalam kerangka pemikiran fikih kontemporer tersebut, Al-Qardhawi 

menekankan pentingnya pendekatan maqasid al-syari‘ah sebagai landasan penetapan 

hukum wakaf, yaitu orientasi hukum pada pencapaian kemaslahatan, pencegahan 

 
18 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI MAQASID 

SYARIAH’. 
19 Naimah, ‘KEDUDUKAN HUKUM WAKAF TUNAI DALAM TELAAH FIQH MUAMALAH SERTA 

IMPLEMENTASINYA DALAM HUKUM POSITIF DI INDONESIA’. 
20 Khusnul Khatimah et al., ‘Perbandingan Antara Hukum Zakat Dan Wakaf Dalam Perspektif Fikih 

Kontemporer’, Hidayah: Cendekia Pendidikan Islam Dan Hukum Syariah 2, no. 2 (2025). 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

77 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

kerusakan, dan penguatan fungsi sosial umat. Menurutnya, hukum wakaf tidak 

semestinya terikat pada bentuk fisik harta, melainkan pada kemampuannya 

mewujudkan dawām ‘al-naf‘ (kelangsungan manfaat) secara berkesinambungan. 

Selama dana wakaf tunai dikelola melalui mekanisme yang sesuai dengan prinsip 

syariah, seperti investasi halal berbasis mudhārabah, musyārakah, atau instrumen 

keuangan syariah lainnya, maka tujuan utama wakaf tetap terpenuhi. Oleh karena itu, 

Al-Qardhawi menegaskan bahwa wakaf tunai tidak hanya dibolehkan secara hukum, 

tetapi juga memiliki relevansi dan nilai strategis dalam menjawab kebutuhan 

pendanaan dan pemberdayaan umat pada era modern.21  

Pandangan tersebut menunjukkan bahwa Al-Qardhawi menempatkan wakaf 

sebagai institusi hukum Islam yang bersifat dinamis dan terbuka terhadap 

perkembangan zaman. Al-Qardhawi menegaskan bahwa ruang lingkup wakaf tidak 

semestinya dibatasi oleh bentuk-bentuk konvensional yang lahir dalam konteks 

masyarakat klasik, melainkan harus disesuaikan dengan kebutuhan sosial dan ekonomi 

yang terus berubah. Apabila syariat Islam menjadikan kemaslahatan sebagai orientasi 

utama, maka mekanisme wakaf pun harus mampu berkembang mengikuti perubahan 

tersebut. Dalam kerangka ini, wakaf tunai dipandang memiliki potensi yang besar dalam 

mendorong pemberdayaan ekonomi umat, karena dana wakaf dapat dikelola melalui 

investasi yang halal dan hasilnya disalurkan untuk kepentingan sosial secara 

berkelanjutan. Berbeda dengan aset fisik yang kerap memerlukan biaya pemeliharaan 

dan tidak selalu mudah dimanfaatkan secara cepat, wakaf uang memberikan 

fleksibilitas yang lebih luas bagi pengelola dalam menentukan instrumen yang paling 

efektif. Dengan demikian, signifikansi pandangan Al-Qardhawi terletak pada 

penempatannya terhadap wakaf tunai sebagai instrumen wakaf yang strategis dalam 

menjawab tantangan sosial dan ekonomi kontemporer, sepanjang dikelola secara 

amanah, transparan, dan berorientasi pada keberlanjutan manfaat. 22 

Yusuf Al-Qardhawi juga memiliki pokok utama, yaitu wakaf tunai terletak pada 

kemampuannya menjangkau lebih banyak orang dan menghasilkan manfaat sosial 

secara berkelanjutan. Ia melihat bahwa uang memiliki karakter yang sangat elastis: 

mudah dihimpun, mudah digerakkan, dan dapat diolah dalam berbagai instrumen 

investasi yang halal tanpa menghilangkan nilai pokoknya. Karena itu, ia menegaskan 

bahwa wakaf uang bukan hanya sah dari sisi syariat, tetapi justru lebih sesuai dengan 

tuntutan masyarakat modern yang membutuhkan sistem filantropi yang cepat, praktis, 

 
21 Singgih Utomo, ‘DIGITALISASI WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF HUKUM EKONOMI SYARIAH: 

PELUANG DAN TANTANGAN’, Journal Of Islamic Business Law 2 (2025): 1. 
22 Andi Muhammad Akmal dan Mappasessu, “Studying Fiqh Based on the Quran and Hadith in the 

Modern Era  by Revisiting the Methodology of Legal Istinbat,” Nuris Journal of Education and Islamic Studies, 

t.t.  



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

78 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

dan efektif. Dengan adanya wakaf tunai, setiap individu baik dengan modal kecil 

maupun besar dapat ikut berperan dalam mengalirkan manfaat jangka panjang bagi 

pendidikan, kesehatan, dan program sosial lainnya. Pandangan ini menempatkan wakaf 

uang sebagai instrumen yang benar-benar mencerminkan tujuan syariat, yakni 

menghadirkan kemaslahatan seluas mungkin dengan cara yang paling realistis dan 

mudah diterapkan di tengah dinamika ekonomi umat.23 

Sependapat dengan Al-Qardhawi, Majelis Ulama Indonesia (MUI) meletakkan 

inti wakaf pada keberlanjutan manfaat, bukan hanya kepemilikan fisik atas harta wakaf. 

Al-Qardhawi sendiri pernah berargumen bahwa uang, meski sifatnya bisa berubah atau 

“diputar”, tetap bisa diwakafkan dengan aman asal modal dasarnya dijaga dan 

dipergunakan secara bijak. Dengan prinsip menjaga pokok dan hanya memakai 

hasilnya, wakaf tunai menurut MUI dan Al-Qardhawi bisa menjadi jalan efektif untuk 

pemberdayaan umat: uang bisa diinvestasikan dalam kegiatan ekonomi yang memberi 

dampak jangka panjang, misalnya pendidikan, kesehatan, atau usaha sosial, sehingga 

potensi kemaslahatan lebih besar dan berkelanjutan.24 

Dalam perspektif fikih kontemporer, wakaf tunai “waqf al-nuqud” dipandang 

sah secara syar‘i karena selaras dengan maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya tujuan 

kelestarian harta dan keberlanjutan manfaat bagi umat. Para ulama modern 

menekankan bahwa pembolehan wakaf uang bukan semata mengikuti hukum klasik 

yang membatasi wakaf pada objek fisik, melainkan mempertimbangkan realitas 

kebutuhan ekonomi masyarakat saat ini. Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

menegaskan bahwa wakaf tunai mencakup uang tunai dan surat berharga, hukumnya 

jawaz, serta penggunaannya harus sesuai syar‘i dengan menjaga nilai pokok harta. 

Pandangan ini menunjukkan bahwa ijtihad kontemporer memfokuskan pada 

kemaslahatan umat melalui pengelolaan dana wakaf yang produktif, sehingga 

keberadaan wakaf tunai memiliki legitimasi yang kuat. Dengan demikian, wakaf tunai 

bukan sekadar inovasi finansial, tetapi juga representasi prinsip syariah yang 

menekankan manfaat sosial berkelanjutan tanpa terbatas pada bentuk harta 

tradisional.25 

Menurut Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI), wakaf uang “cash waqf atau 

waqf al-nuqud” diperbolehkan dengan syarat utama bahwa “ra’s al-mal” (nilai pokok) 

harus benar-benar dijaga agar tidak berkurang atau hilang. Yang boleh digunakan 

hanyalah hasil pengelolaan atau keuntungan yang diperoleh dari investasi dana wakaf 

 
23 Fahruroji, “WAKAF KONTEMPORER,” BADAN WAKAF INDONESIA, 2019, Jl. Pintu Utama Taman Mini  

Indonesia Indah (TMII) Jakarta Timur. 
24 Dr. Armiadi Musa, WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF MAJELIS ULAMA INDONESIA (Analisis Terhadap 

Fatwa MUI No.2. Tahun 2002 Tentang Wakaf Uang), 2nd edn, 7 vols (2017), 
https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v7i2.3254. 

25 Keputusan Fatwa Majelis Ulama Indonesia, n.d. 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

79 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

tersebut. Penegasan ini menunjukkan bahwa MUI tetap mempertahankan prinsip dasar 

wakaf sebagaimana dipahami dalam fiqih, yaitu bahwa pokok harta harus bersifat tetap 

“baqa’ al-asl” sementara manfaatnya disalurkan secara berkelanjutan kepada pihak 

yang berhak. Selain itu, MUI menjelaskan bahwa objek wakaf uang tidak terbatas hanya 

pada uang tunai, tetapi dapat mencakup surat berharga syariah atau aset likuid lainnya 

yang dapat memiliki nilai dan dapat diproduktifkan, sehingga cakupan wakaf tunai 

menjadi jauh lebih fleksibel dan sesuai dengan instrumen keuangan modern. 

Penjelasan ini memperlihatkan bahwa MUI tidak memposisikan wakaf tunai 

hanya sebagai bentuk sadaqah biasa yang sifatnya konsumtif, tetapi sebagai instrumen 

sosial-ekonomi yang berorientasi pada produktivitas dan keberlanjutan manfaat 

(dawam al-naf‘). Dengan demikian, dana wakaf harus dikelola secara profesional oleh 

nazhir melalui investasi halal dan aman, sehingga mampu memberikan hasil yang terus 

meningkat tanpa mengurangi nilai pokok. Lebih jauh, MUI mensyaratkan bahwa 

seluruh pemanfaatan hasil wakaf harus sesuai ketentuan syariat dan diarahkan pada 

kegiatan yang membawa maslahah, seperti pendidikan, kesehatan, pemberdayaan 

ekonomi, atau program sosial lainnya. Ketentuan ini dibuat agar wakaf tunai tidak 

menyimpang dari tujuan syariat dan tetap menjadi perangkat pembangunan umat yang 

berkelanjutan, adaptif, serta mampu memberikan dampak nyata dalam kehidupan 

masyarakat modern. 

Menurut Al-Qardhawi, legalitas wakaf tunai memiliki pijakan kaidah fiqih yang 

kuat, yaitu "مقدمة العامة  يزال" dan (kemaslahatan umum) "المصلحة   Bahaya harus) "الضرر 

dihilangkan). Kaidah ini menunjukkan bahwa syariat mendukung inovasi ekonomi 

seperti wakaf uang apabila manfaatnya dapat dirasakan umat secara luas dan risikonya 

dikelola dengan bijak. Selain itu, konsep menjaga pokok wakaf (principal) dan hanya 

mengonsumsi hasilnya dapat dikaitkan dengan prinsip maqāṣid al-syari‘ah, yaitu 

keberlanjutan (istiqamah) dan distribusi keadilan (ta‘awun), yang selama ini 

diperjuangkan Al-Qardhawi dalam pemikiran wakaf produktif. Dari sudut dalil syar‘i, 

meskipun tidak ada ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit menyebut “wakaf uang”, tetapi 

ia merujuk pada makna wakaf sebagai pembekuan harta untuk kemaslahatan, 

sebagaimana prinsip wakaf klasik yang diambil dari ayat seperti QS. Al-Baqarah [261]: 

ُ
 
ذِينَُُُْمَثَل

َّ
وْنَُُُال نْفِق  مُُُْي  ه 

َ
مْوَال

َ
مَثَلُُُِالٰلُُُِّسَبِيْلُُُِفِيُُُْا

َ
ةُ ُُك ْۢبَتَتُُُْحَبَّ نْ

َ
ُُُسَبْعَُُُا

َ
ُُُفِيُُُْسَنَابِل ِ

 
ل
 
ُُك

ةُ 
َ
ل نْْۢب  ائَةُ ُس  ةُ ُم ِ ُُوَالٰلُّ ُُُ حَبَّ ضٰعِف  ُُعَلِيْمُ ُوَاسِعُ ُوَالٰلُّ ُُ يَّشَاۤءُ ُُلِمَنُُْي 

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di jalan 

Allah adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji (benih) yang 

menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

80 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas lagi 

Maha Mengetahui”. 

Karena itu, bagi Al-Qardhawi, wakaf tunai bukan sekadar ijtihad ekonomis 

semata, melainkan suatu manifestasi konkret fiqih maqasidiyah: menyumbang agar 

manfaat jariyah terus mengalir, dan partisipasi wakaf tidak berhenti pada segelintir 

orang saja.26 

   Pemikiran Al‑Qardhawi secara konseptual menempatkan wakaf tunai “waqf 

al‑nuqud” dalam kerangka fiqh al‑awlawiyyat yang menekankan prioritas maslahat 

“al‑maslahah al‑‘ammah” dan penghindaran bahasa ” ضرار  ولا  ضرر  لا  ” (Tidak boleh 

menimbulkan bahaya), sehingga ia memandang legalitas wakaf uang harus dilihat dari 

kemampuan instrumen tersebut untuk memberi manfaat luas dan risiko yang 

terkendali. Sementara tidak ada dalil yang secara eksplisit menyatakan tentang “wakaf 

uang”, prinsip wakaf sebagai pembekuan harta demi manfaat berkelanjutan diambil 

dari pemahaman makna umum sumber syar‘i serta kaidah maqasid al‑syari‘ah terkait 

hifz al‑mal (menjaga harta) dan dawam al‑naf‘ (keberlanjutan manfaat). Pendekatan ini 

konsisten dengan diskursus kontemporer tentang wakaf uang yang memperkuat 

keberlanjutan manfaat dan kontribusi sosial ekonomi umat melalui pengelolaan 

produktif, termasuk investasi dalam pendidikan, kesehatan, dan pembangunan sosial 

yang relevan dengan kebutuhan modern umat Islam.27 

Penegasan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) bahwa wakaf tunai hukumnya 

jawaz dengan syarat menjaga nilai pokok (ra’s al-mal) dan hanya memanfaatkan 

hasilnya memperkuat landasan fiqhiyah praktik ini dalam konteks Indonesia. Fatwa MUI 

menempatkan unsur amanah, stabilitas nilai pokok, serta penyaluran manfaat sebagai 

syarat mutlak, sehingga sejalan dengan pandangan Al-Qardhawi yang menekankan 

bahwa bentuk harta bukanlah konsideran utama, melainkan kemampuannya untuk 

menghasilkan manfaat berkelanjutan yang terukur dan sesuai syar‘i. Kesamaan 

perspektif antara Al-Qardhawi dan MUI menunjukkan bahwa wakaf tunai tidak dipahami 

sebagai sekadar inovasi finansial, tetapi sebagai pengembangan instrumen wakaf klasik 

yang dapat maksimal memberikan kemaslahatan sosial sekaligus mendukung distribusi 

keadilan (ta‘awun).28  

Dalam praktiknya, wakaf tunai dapat diarahkan melalui mekanisme investasi yang 

halal seperti mudarabah dan musyārakah atau pengembangan aset sosial produktif 

untuk menjaga keberlanjutan manfaatnya. Penggunaan instrumen-instrumen produktif 

ini tidak hanya menjaga pokok harta tetapi juga memperluas kontribusi wakaf tunai 

 
26 Beni Setyawan and Asmuni, ‘Wakaf Tunai Dalam Perspektif Fiqih Dan Teori Maqashid Syariah’. 
27 Supami Wahyu Setiyowati, ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH KONTEMPORER’, At 

Tawazun 9, no. 1 (2021). 
28 Supami Wahyu Setiyowati, ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH KONTEMPORER’, At-

Tawazun, Jurnal Ekonomi Syariah 9, no. 01 (2021): 21–26, https://doi.org/10.55799/tawazun.v9i01.92. 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

81 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

terhadap pemberdayaan ekonomi umat, termasuk pendanaan pendidikan, 

peningkatan layanan kesehatan, serta pemberdayaan kelompok rentan yang 

memerlukan dukungan jangka panjang. Fleksibilitas Wakaf Tunai sebagai instrumen 

yang mengintegrasikan tujuan fiqh kontemporer dengan kebutuhan masyarakat 

modern menunjukkan bahwa legitimasi syar‘i wakaf tunai berdasar maqasid al-syari‘ah 

dan al-maslahah al-‘ammah semakin kuat, sehingga perannya sebagai instrumen 

pembangunan umat menjadi strategis dan relevan.29 

Dalam konteks implementasi di berbagai negara Muslim, gagasan Al-Qardhawi 

mengenai wakaf tunai juga terbukti memberikan kerangka konseptual bagi 

pengembangan sistem wakaf yang lebih profesional dan terstandardisasi. Banyak 

lembaga wakaf modern kini mengadopsi prinsip tata kelola yang baik, manajemen 

risiko, serta portfolio management untuk memastikan nilai pokok wakaf tetap terjaga 

sekaligus mampu menghasilkan surplus yang berkelanjutan. Integrasi konsep 

tradisional dan manajemen modern ini menunjukkan bahwa wakaf tunai dapat 

bergerak dinamis mengikuti perkembangan zaman tanpa kehilangan aspek syariahnya, 

sehingga tetap menjadi instrumen yang relevan, amanah, dan berdaya guna bagi 

masyarakat luas. 

Penerimaan wakaf tunai menurut Yusuf Al-Qardhawi mencerminkan perubahan 

signifikan dalam pemahaman umat Islam terhadap aset dan instrumen ekonomi. Uang 

kini dipandang tidak hanya sebagai alat tukar, tetapi sebagai aset investasi yang dapat 

berkembang melalui mekanisme mudarabah, musyarakah, atau aset produktif lainnya. 

Al-Qardhawi menekankan bahwa modal wakaf harus terjaga “ المال  رأس   “ (ra’s al-māl) dan 

manfaatnya berkelanjutan, sehingga wakaf tunai tetap sesuai prinsip syariah tanpa 

terikat bentuk harta tradisional. Pendekatan ini memperkuat konsep sustainable waqf 

management, di mana wakaf dikembangkan secara produktif untuk sektor strategis 

seperti pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan ekonomi, sehingga memberikan 

manfaat sosial yang terukur, inklusif, dan berkelanjutan.30 

Pendekatan kontemporer ini juga memperkuat konsep sustainable waqf 

management, yaitu pengelolaan wakaf yang tidak hanya menjaga pokok, tetapi juga 

mengembangkan nilai harta melalui strategi investasi yang aman. Banyak lembaga 

filantropi global kini mengadopsi model ini untuk menciptakan dampak sosial yang 

terukur (measurable impact). Di sinilah gagasan Al-Qardhawi menjadi sangat relevan: 

wakaf harus menjadi instrumen yang hidup, bergerak, dan mampu menjawab 

 
29 Sukarmi Sukarmi and Argo Victoria, ‘Cash Waqf in Sustaining Of Indonesian Society “In Legal & 

Economic Perspective”’, AL-ITQAN: JOURNAL OF ISLAMIC SCIENCES AND COMPARATIVE STUDIES, 29 June 
2018, 83–97, https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.43. 

30 Beni Setyawan and Asmuni, ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI 

MAQASID SYARIAH’, Al-Majaalis : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024): 292–316, 

https://doi.org/10.37397/amj.v11i2.550. 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

82 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

tantangan zaman. Dengan begitu, wakaf tunai bukan hanya memperluas partisipasi 

masyarakat, tetapi juga memperkuat ekosistem ekonomi syariah yang lebih inklusif dan 

berkelanjutan. 

Analisis Perbandingan Wakaf Tunai Menurut Ulama Klasik dan Ulama Kontemporer   

Pandangan Abu Hanifah tentang wakaf tunai berakar dari kerangka fikih klasik 

yang menempatkan wakaf sebagai akad penahanan manfaat tanpa memutus 

kepemilikan pokok harta. Dalam logika hukum beliau, wakaf tidak serta-merta 

mengeluarkan harta dari kepemilikan wakif, sehingga akadnya tidak bersifat lazim dan 

dapat dibatalkan. Karena itu, meskipun Abu Hanifah tidak secara eksplisit menyebut 

wakaf tunai, konsepnya yang menahan manfaat membuka peluang teoretis bagi wakaf 

uang, sebab uang dapat dikelola untuk menghasilkan manfaat berulang. Dengan 

demikian, wakaf tunai dalam perspektif Abu Hanifah bukanlah “objek hukum baru” 

yang berdiri sendiri, tetapi kelanjutan dari prinsip dasar wakaf sebagai pemanfaatan 

harta tanpa menghilangkan kepemilikan zatnya.31 

Pandangan Yusuf Al-Qardhawi tentang wakaf tunai menunjukkan pendekatan 

yang lebih progresif dibandingkan konsep klasik seperti yang dipertahankan oleh Abu 

Hanifah. Jika Abu Hanifah menggunakan kerangka qiyas dan struktur hukum yang ketat 

dalam menentukan keabsahan suatu bentuk wakaf, maka Yusuf Al-Qardhawi melihat 

wakaf uang dalam perspektif maqasid al-shariah yang berorientasi pada kemaslahatan 

publik. Bagi Al-Qardhawi, uang sebagai objek wakaf tidak perlu dipersoalkan bentuk 

fisiknya selama dapat dijaga pokoknya (ra's al-mal) dan manfaatnya dapat terus 

mengalir. Uang dianggap sebagai instrumen ekonomi modern yang fleksibel, mudah 

dihimpun, dan mampu menghasilkan manfaat yang lebih luas dibandingkan harta tetap. 

Karena itu, wakaf tunai bukan hanya sekadar boleh, tetapi menjadi salah satu bentuk 

sedekah jariyah yang paling relevan dalam konteks sosial ekonomi masa kini. 

Perbedaan mendasar antara kedua ulama tersebut tidak hanya terletak pada 

hasil hukum, tetapi juga pada titik berangkat metodologisnya. Abu Hanifah melakukan 

analogi hukum berdasarkan akad ijarah dan mempertahankan struktur kepemilikan 

dalam wakaf, sehingga ia lebih berhati-hati dalam menerima bentuk wakaf yang tidak 

memiliki fisik tetap. Dalam pandangannya, wakaf harus menjaga unsur “penahanan 

manfaat”, bukan melepas kepemilikan sepenuhnya. Sementara itu, Al-Qardhawi 

membangun analisisnya dengan bertumpu pada konsep maslahah dan kebutuhan umat 

yang terus berkembang. Ia menilai bahwa prinsip pokok wakaf bukan terletak pada 

bendanya, tetapi pada keberlanjutan manfaatnya, yang dalam bahasa maqasid berarti 

optimalisasi tujuan syariat untuk kesejahteraan. 

 
31 Hardia Neni.(2020). Wakaf Tunai (Cash Waqf) Menurut Persfekf Ulama Dan Tinjauan Maqashid 

Syari’ah. AKSELERASI: Jurnal Ilmiah Nasional Vol. 2 No. 3 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

83 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

Kendati berbeda metodologi, keduanya sama-sama memahami bahwa tujuan 

wakaf adalah mengalirkan manfaat secara terus-menerus. Abu Hanifah memandang hal 

ini melalui struktur hukum klasik, sedangkan Al-Qardhawi melihatnya dalam kerangka 

tujuan syariat yang lebih luas. Dengan demikian, keduanya tidak saling bertentangan, 

tetapi berada pada dua era intelektual yang berbeda: era klasik yang menekankan 

kehati-hatian dan preservation of form, serta era kontemporer yang menekankan 

preservation of purpose. 

Kontribusi Yusuf Al-Qardhawi dalam membumikan wakaf tunai sangat signifikan 

bagi praktik filantropi Islam modern karena didukung oleh kerangka kaidah fiqh 

muamalah yang komprehensif. Pendekatannya membuka ruang bagi lembaga-lembaga 

wakaf untuk mengembangkan instrumen keuangan yang produktif, seperti cash waqf 

linked sukuk, dana investasi syariah, dan model pemberdayaan ekonomi berbasis 

wakaf. Pemikiran ini sejalan dengan kaidah bahwa hukum asal muamalah adalah 

kebolehan selama tidak terdapat dalil yang melarangnya, serta kaidah bahwa 

pengelolaan harta publik harus diarahkan pada kemaslahatan. Selain itu, wakaf tunai 

juga dapat dipahami melalui kaidah perubahan hukum seiring perubahan zaman dan 

kondisi sosial, sehingga inovasi pengelolaan wakaf menjadi sah sebagai respons atas 

dinamika ekonomi modern. Dengan pendekatan tersebut, wakaf tidak lagi dipandang 

sebagai aset pasif, melainkan sebagai mekanisme ekonomi yang aktif dan adaptif dalam 

menopang sektor pendidikan, kesehatan, dan pemberdayaan masyarakat. 

legitimasi wakaf tunai dalam pemikiran Al-Qardhawi diperkuat oleh kaidah bahwa 

hukum berputar mengikuti illat-nya, di mana illat utama wakaf adalah tercapainya 

manfaat yang berkelanjutan. Selama nilai pokok wakaf terjaga dan manfaatnya terus 

disalurkan, maka substansi wakaf tetap terpenuhi meskipun bentuk dan mekanisme 

pengelolaannya berubah. Prinsip penjagaan harta sebagai bagian dari tujuan utama 

syariah juga menuntut agar wakaf tunai dikelola secara aman, profesional, dan 

akuntabel, sejalan dengan kaidah penghilangan kemudaratan. 

Kajian Abu Hanifah Imam Al-Qardhawi 

Konsep dasar wakaf Menekankan 

penahanan manfaat 

(ḥabs al-manfa‘ah), 

kepemilikan pokok 

tidak sepenuhnya 

terlepas 

Menekankan 

keberlanjutan manfaat 

dan optimalisasi fungsi 

sosial-ekonomi 

   

Wakaf tunai Dimungkinkan secara 

terpadu melalui 

pendekatan manfaat 

Diperbolehkan secara 

eksplisit dan 

dikembangkan sebagai 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

84 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

instrumen modern 

Pendekatan fiqh Tekstual dengan 

penggunaan istihsan 

Maqāṣid al-syarī‘ah dan 

kaidah fiqh muamalah 

Orientasi kemanfaatan 
Kehati-hatian dalam 

menjaga substansi 

wakaf 
 

Perluasan manfaat dan 

dampak sosial 

Konteks penerapan Ekonomi klasik berbasis 

aset fisik 

Ekonomi modern 

dengan instrumen 

keuangan 

Tujuan akhir Keberlangsungan 

manfaat wakaf 

Keberlangsungan 

manfaat dan 

pemberdayaan 

ekonomi umat 

     Tabel 1.  

Secara keseluruhan, perbandingan antara Abu Hanifah dan Yusuf al-Qardhawi 

memperlihatkan sebuah jembatan intelektual antara konsep klasik dan kebutuhan 

kontemporer. Abu Hanifah menyediakan fondasi dasar berupa prinsip 

keberlangsungan manfaat, sedangkan Al-Qardhawi memberikan legitimasi normatif 

dan aplikatif yang memungkinkan wakaf tunai berkembang luas di era modern. 

Keselarasan ini menunjukkan bahwa wakaf tunai bukanlah inovasi yang bertentangan 

dengan tradisi, tetapi perkembangan yang berada dalam garis kesinambungan syariah. 

Dengan pendekatan yang tepat, wakaf uang dapat menjadi instrumen yang 

memperkuat struktur sosial-ekonomi umat sekaligus menjaga nilai-nilai syariat yang 

mendasarinya. 

 

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa wakaf tunai memiliki dasar legitimasi yang kuat 

dalam pemikiran fikih klasik dan kontemporer. Dalam perspektif Imam Abu Hanifah, 

wakaf dipahami sebagai penahanan manfaat (ḥabs al-manfa‘ah) tanpa keharusan 

pelepasan kepemilikan pokok secara mutlak. Konsep ini menegaskan bahwa esensi 

wakaf terletak pada keberlanjutan manfaat bagi kepentingan umum, sehingga secara 

konseptual membuka ruang bagi kebolehan wakaf dalam bentuk uang, meskipun pada 

masa klasik belum dikembangkan secara sistematis. Dengan demikian, pemikiran Abu 

Hanifah memberikan landasan normatif awal bagi kemungkinan pengembangan wakaf 

tunai. 

Sementara itu, Yusuf al-Qardhawi menegaskan kebolehan wakaf tunai secara 

eksplisit melalui pendekatan fikih kontemporer yang berorientasi pada maqāṣid al-



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

85 | Wakaf Tunai Fiqih Klasik Dan Kontemporer Dalam Pemikiran...... 
 
 

syarī‘ah. Wakaf tunai dipandang sah dan strategis selama nilai pokoknya terjaga dan 

manfaatnya dikelola secara produktif untuk kemaslahatan umat. Al-Qardhawi 

menempatkan wakaf tunai sebagai instrumen filantropi Islam yang adaptif terhadap 

perkembangan ekonomi modern, termasuk melalui pemanfaatan instrumen keuangan 

syariah, dengan tetap menekankan prinsip kehati-hatian, akuntabilitas, dan pengelolaan 

yang profesional. 

Analisis komparatif menunjukkan bahwa perbedaan pemikiran Abu Hanifah dan 

Yusuf al-Qardhawi tidak bersifat pertentangan, melainkan perbedaan penekanan 

metodologis yang dipengaruhi oleh konteks zamannya. Abu Hanifah menekankan 

kehati-hatian hukum dalam kerangka fikih klasik, sedangkan al-Qardhawi menekankan 

optimalisasi kemaslahatan melalui pendekatan maqāṣid. Keduanya bertemu pada 

prinsip fundamental wakaf, yaitu penjagaan pokok harta dan keberlanjutan manfaat. 

Oleh karena itu, wakaf tunai dapat dipahami sebagai pengembangan internal dalam 

tradisi hukum Islam yang relevan untuk memperkuat peran Islamic social finance dalam 

menjawab kebutuhan sosial dan ekonomi umat kontemporer. 

Referensi 

Ahmad Suhendra and M. Khoirul Hadi. MENGKAJI WAKAF PERSPEKTIF IBNU QUDAMAH 
TENTANG DAN RELEVANSINYA DENGAN PENGEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA. 
9, no. 1 (n.d.). 

Anas Prihadi and Miftah Nabila. ‘Wakaf Klasik Dan Implementasi Wakaf Di Indonesia’. 
ZISWAF ASFA JOURNAL Zakat, Infaq, Sadaqah, Wakaf, no. 1 (2023). 

Asri, Asri, Khaerul Aqbar, and Azwar Iskandar. ‘Hukum Dan Urgensi Wakaf Tunai Dalam 
Tinjauan Fikih’. BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 1, no. 1 (2020): 
79–92. https://doi.org/10.36701/bustanul.v1i1.132. 

Beni Setyawan and Asmuni. ‘Wakaf Tunai Dalam Perspektif Fiqih Dan Teori Maqashid 
Syariah’. AL-MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024). 
ejournal.stdiis.ac.id. 

Beni Setyawan and Asmuni. ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI 
MAQASID SYARIAH’. AL-MAJAALIS : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024). 

Dr. Armiadi Musa. WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF MAJELIS ULAMA INDONESIA 
(Analisis Terhadap Fatwa MUI No.2. Tahun 2002 Tentang Wakaf Uang). 2nd edn. 7 
vols. 2017. https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v7i2.3254. 

Fawaid, Muhamad Wildan. ‘IMPLEMENTASI WAKAF TUNAI DI INDONESIA’. WADIAH 6, 
no. 1 (2022): 59–75. https://doi.org/10.30762/wadiah.v6i1.162. 

Hikmah, Nurul, and Muhammad Yazid. ‘Maqashid Al-Syariah as a Contemporary 
Economic Solution According to Yusuf Al-Qardhawi’. ITQAN: Journal of Islamic 
Economics, Management, and Finance 4, no. 1 (2024): 51–63. 
https://doi.org/10.57053/itqan.v4i1.62. 

Jamilullah. ‘PERKEMBANGAN WAKAF DI INDONESIA’. Jurnal Al-Muqtashid : Jurnal 
Ekonomi Syariah. 3, no. 1 (2023). 

Keputusan Fatwa Majelis Ulama Indonesia. n.d. 



 
Jurnal Al-Madzhab Vol. 2 No. 2, Desember 2025 

ISSN: 3110-7397 
 

86 | Laelatus Sobriyah, Robbi Muhammad Fadhil, Nadia Azhar Ali, Fathimah 
Madaniyyah 
 

Khusnul Khatimah, Muhammad Sahdan Siregar, and Yuliana Fatmawati. ‘Perbandingan 
Antara Hukum Zakat Dan Wakaf Dalam Perspektif Fikih Kontemporer’. Hidayah: 
Cendekia Pendidikan Islam Dan Hukum Syariah 2, no. 2 (2025). 

Laila Afni Rambe and Sitta ‘Ala Arkham. ‘Pendekatan Sejarah Dalam Hukum Wakaf 
Imam Hanafi’. El-Faqih: Jurnal Pemikiran Dan Hukum Islam 7, no. 1 (2021). 

Muhamad Wildan Fawa’id and Ahmad Muhsin Febrianto. ‘IMPLEMENTASI WAKAF 
TUNAI DI INDONESIA’. WADIAH: Jurnal Perbankan Syariah 6, no. 1 (2022). 
http://10.30762/wadiah.v6i1.3960. 

Naimah. ‘KEDUDUKAN HUKUM WAKAF TUNAI DALAM TELAAH FIQH MUAMALAH 
SERTA IMPLEMENTASINYA DALAM HUKUM POSITIF DI INDONESIA’. SYARIAH 
Jurnal Ilmu Hukum 15, no. 1 (2015). 

Neni Hardiati. ‘WAKAF TUNAI (CASH WAQF) MENURUT PERSFEKTIF ULAMA DAN 
TINJAUAN MAQASHID SYARI’AH’. Jurnal Ilmiah Nasional 23 (2020). 

Nurodin Usman. ‘STUDI HADIS-HADIS WAKAF DALAM KITAB SAHIH AL-BUKHARI DAN 
FATH AL-BARI’. CAKRAWALA 10, no. 2 (2015). 

Rizki Dwi Anggraini, Nur Diana Dewi, and Muhammad Rofiq. ‘Optimalisasi Potensi 
Wakaf Di Indonesia: Tantangan Dan Peran Digitalisasi Dalam Penguatan 
Manfaat Wakaf Bagi Masyarakat’. JOURNAL OF ISLAMIC BUSINESS 
MANAGEMENT STUDIES 5, no. 1 (2024). 

Setiyowati, Supami Wahyu. ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH 
KONTEMPORER’. At-Tawazun, Jurnal Ekonomi Syariah 9, no. 01 (2021): 21–26. 
https://doi.org/10.55799/tawazun.v9i01.92. 

Setiyowati, Supami Wahyu. ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH 
KONTEMPORER’. At-Tawazun, Jurnal Ekonomi Syariah 9, no. 01 (2021): 21–26. 
https://doi.org/10.55799/tawazun.v9i01.92. 

Setyawan, Beni and Asmuni. ‘WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF FIQIH DAN TEORI 
MAQASID SYARIAH’. Al-Majaalis : Jurnal Dirasat Islamiyah 11, no. 2 (2024): 292–
316. https://doi.org/10.37397/amj.v11i2.550. 

Singgih Utomo. ‘DIGITALISASI WAKAF TUNAI DALAM PERSPEKTIF HUKUM EKONOMI 
SYARIAH: PELUANG DAN TANTANGAN’. Journal Of Islamic Business Law 2 
(2025): 1. 

Sukarmi, Sukarmi, and Argo Victoria. ‘Cash Waqf in Sustaining Of Indonesian Society 
“In Legal & Economic Perspective”’. AL-ITQAN: JOURNAL OF ISLAMIC SCIENCES 
AND COMPARATIVE STUDIES, 29 June 2018, 83–97. https://doi.org/10.31436/al-
itqan.v2i1.43. 

Supami Wahyu Setiyowati. ‘WAKAF UANG DENGAN PENDEKATAN FIQIH 
KONTEMPORER’. At Tawazun 9, no. 1 (2021). 

 

 
 

 

© 2024 by the authors. Submitted for possible open access publication under the 
terms and conditions of the Creative Commons Attribution, ShareAlike (CC 
BY SA) license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/). 


