
Rarabi: Journal Of Islamic Marriage and Civil Law 
ISSN: xxxxx (Online) xxxxx (Print) 
Email: rarabi@uinsgd.ac.id 
http://journal. uinsgd.ac.id/Index.php/rarabi 
Volume 1, Nomor 1 (2025) 

 

 

HUKUM PERKAWINAN ADAT LEMBAK DALAM KAJIAN 

URF 
Gustiya Sunarti 

Universitas Islam Negeri (UIN) Fatmawati Sukarno Bengkulu 

Korespondensi: gustiyasunarti@gmail.com 

 

ABSTRACT: Indonesian society consists of various ethnic groups where each 

tribe has a different culture, as well as the Lembak community. The Lembak 

community embraces Islam so that its culture has many Islamic nuances. The 

customs in the series of ceremonies they performed began to shift along with 

changes through both internal and external influences. So it is necessary to know 

the traditional procession, the meaning of symbols and the relevance of symbols 

in the wedding customs of the lembak tribe to Islamic values. This research is a 

field research with a qualitative descriptive approach and uses purposive 

sampling technique. The Lembak Tribe Wedding Ceremony has several activities 

such as Menindai (observing and evaluating the suitability of the male party), 

Betanye (ensuring that the female party is not yet bound to another man), 

Engagement, Marriage, Malam Napa (the night of pairing). In the Lembak tribe, 

it is called Kerje or Bepelan, which is the core or culmination of the marriage 

ceremony. The activity is a series of celebrations as a statement of joy and 

gratitude of all families both in close family relationships and distant families. 

Keywords: Marriage, Custom, Lembak 

 

ABSTRAK: Masyarakat Indonesia yang terdiri dari berbagai macam suku 

bangsa dimana setiap suku memiliki kebudayaan yang berbeda, begitu pula 

dengan Masyarakat Lembak. Masyarakat Lembak memeluk Agama Islam 

sehingga kebudayaannya banyak bernuansakan Islami. Adat istiadat dalam 

rangkaian upacara-upacara yang mereka lakukan mulai mengalami pergeseran 

seiring dengan perubahan baik melalui pengaruh internal maupun eksternal. 

Maka perlu diketahui prosesi tradisi, makna simbol dan relevansi antara simbol 

dalam adat pernikahan suku lembak terhadap nilai keislaman. Penelitian ini 

merupakan penelitian lapangan dengan pendekatan deskriptif kualitatif dan 

menggunakan teknik purposive sampling. Adapun Upacara Pernikahan Suku 

Lembak  memiliki  beberapa  kegiatan  seperti  Menindai  (mengamati  dan 

mailto:rarabi@uinsgd.ac.id
http://journal/
mailto:gustiyasunarti@gmail.com


Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

2 

 

 

 

mengevaluasi kecocokan dari pihak laki-laki), Betanye (memastikan bahwa 

pihak perempuan belum terikat dengan pria lain), Pertunangan, Pernikahan, 

Malam Napa (malam bersanding). Pada suku Lembak disebut Kerje atau Bepelan 

yang merupakan inti atau puncak dalam upacara perkawinan. Kegiatan itu 

merupakan rangkaian dari suatu perayaan sebagai pernyataan suka dan rasa 

syukur segenap keluarga baik dalam hubungan keluarga dekat mapun keluarga 

jauh. 

Kata Kunci: Perkawinan, Adat, Lembak 

 

 

PENDAHULUAN 

Masyarakat Indonesia yang terdiri dari berbagai macam Suku bangsa 

dimana setiap Suku memiliki kebudayaan yang berbeda pula, begitu juga 

halnya dengan masyarakat Bengkulu. Selanjutnya masyarakat Bengkulu ini 

kalau ditilik dari segi bahasanya dapat dibedakan atas beberapa etnis yaitu 

Serawai, Rejang, Melayu, Enggano, Muko-Muko, Pekal, Kaur dan 

Masyarakat Lembak. 

Masyarakat Lembak atau juga yang dikenal dengan Suku Lembak yang 

merupakan bagian dari masyarakat Bengkulu, tersebar di Kota Bengkulu, 

Kabupaten Bengkulu Utara yang berbatasan dengan Kota Bengkulu, 

sebagian berada di Kabupaten Redjang Lebong terutama di Kecamatan 

Padang Ulak Tanding, Sindang Kelingi dan Kota Padang, dan juga berada di 

daerang Kabupaten Kepahiyang seperti di Desa Suro Lembak. Secara umum 

antara masyarakat Lembak tidak jauh berbeda dengan masyarakat melayu 

umumnya namun dalam beberapa hal terdapat perbedaan. Jika ditinjau dari 

segi bahasanya antara masyarakat Lembak dengan masyarakat Bengkulu 

kota (pesisir) terdapat perbedaan dari segi pengucapan katanya dimana 

masyarakat Bengkulu kata-katanya banyak diakhiri dengan hurup ‘o’ 

sedangkan masyarakat Lembak banyak menggunakan hurup ‘e’, disamping 

itu dalam beberapa hal ada juga yang berbeda cukup jauh. 

Masyarakat Lembak seperti juga masyarakat Bengkulu umumnya 

adalah pemeluk Agama Islam sehingga budayanya banyak bernuansakan 

Islam disamping itu masih ada pengaruh dari kebudayaan lainnya. Dari sisi 

adat istiadat antara masyarakat Bengkulu dan masyarakat Lembak ada 

terdapat kesamaan dan juga perbedaan, dimana ada hal-hal yang terdapat 

dalam masyarakat Bengkulu tidak terdapat dalam masyarakat Lembak 

begitu juga sebaliknya termasuk didalamnya adat dalam rangkaian upacara 

perkawinan dan daur hidup lainnya. Dalam hubungan ini penulis ingin 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

3 

 

 

 

mengungkapkan adat dalam rangkaian upacara-upacara mulai dari lahir, 

remaja, perkawinan, hingga kematian yang ada dalam masyarakat Lembak 

atau dikenal dengan istilah daur hidup (Kegiatan adat istiadat sejak proses 

kelahiran hingga meninggal). Namun demikian dalam kehidupan suatu 

masyarakat tidak terlepas dari interaksi sehingga masyarakat sebagai suatu 

sistem sosial senantiasa mengalami perubahan dan perkembangan, hal ini 

disebabkan kerena adanya berbagai pengaruh baik internal, eksternal 

maupun lingkungan yang dikenal dengan pengaruh modernisasi. Begitu 

juga halnya adat istiadat bukanlah sesuatu yang statis tetapi berkembang 

mengingikuti perkembangan peradaban manusia, sehingga sedikit 

banyaknya juga mengalami pergeseran. 

Berdasarkan permasalahan di atas, maka tujuan yang hendak 

dicapai, dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk mengetahui prosesi  tradisi pernikahan adat Suku 

Lembak di kota Bengkulu. 

2. Untuk mengetahui makna simbol prosesi tradisi pernikahan 

adat Suku Lembak di kota Bengkulu. 

Untuk mengetahui relevansi makna simbol dalam pernikahan 

adat suku lembak dengan nilai-nilai keislaman. Penelitian ini 

merupakan jenis penelitian lapangan (field research) dengan 

menggunakan metode pendekatan deskritif kualitatif. Pendekatan 

kualitatif untuk menggambarkan, mengembangkan konsep dan 

menghimpun fakta, meringkaskan berbagai kondisi atau kejadian 

realitas sosial yang ada pada masyarakat suku Lembak yang menjadi 

objek penelitian dan berupaya menarik kesimpulan kepermukaan 

sebagai suatu gambaran kondisi, situasi ataupun kejadian tertentu. 

Alfred Schutz sebagai salah satu tokoh teori ini berpendirian bahwa 

tindakan manusia menjadi suatu hubungan sosial bila manusia 

memberi arti atau makna tertentu terhadap tindakannya itu dan 

manusia lain memahami pula tindakannya itu sebagai sesuatu yang 

penuh arti.1 

Teknik sampling yang digunakan adalah purposive sampling yang 

sering disebut Internal sampling. Purposive sampling merupakan teknik 

penentuan sampel dengan pertimbangan tertentu. Dipilihnya teknik 

sampling  ini adalah berdasarkan atas  pertimbangan bahwa  dalam 

 

1 George Ritzer, Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda, Yogyakarta: 

Kanisius, 1992, h.11 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

4 

 

 

 

penelitian ini. Pada teknik pengambilan sampel purposive (purposial 

sampling). Sample ditetapkan secara sengaja oleh peneliti.2 

 

PEMBAHASAN 

Kata Lembak ada beberapa arti. Ada yang mengartikan “lembah”, 

dan juga “lebak”, yaitu daratan sepanjang aliran sungai, dan ada pula yang 

mengartikan “belakang”. Masyarakat ini sendiri memang berdiam di 

daerah pedalaman provinsi Bengkulu, di pegunungan Bukit Barisan yang 

menjadi perbatasan dengan provinsi Sumatera Selatan, dari mana 

bersumber air sungai Musi dan anak-anaknya.3 

Orang Lembak menyebut bahasa mereka bahasa Bulang yang masih 

termasuk rumpun bahasa Melayu. Ciri yang menonjol dari bahasa Bulang 

ini adalah pemakaian vokal “e” untuk menggantikan vokal “a” di belakang 

sebuah kata. Misalnya apa diucapkan “ape”, ke mana diucapkan 

“kemane”, siapa menjadi “siape” dan seterusnya. Pada zaman dulu mereka 

menggunakan aksara yang sama dengan aksara suku bangsa Rejang dan 

Serawai. Aksara ini mereka sebut surat ulu.4 

Mata pencaharian utama mereka adalah bertanam padi di sawah, 

serta sayur-sayuran dan buah-buahan di ladang. Tanahnya yang subur 

cocok pula dijadikan kebun kopi, cengkeh dan lada. Sebagian lain bekerja 

sebagai pedagang, tukang kayu dan sebagainya. Pekerjaan bertani 

umumnya masih dikerjakan secara gotong-royong dan bermusim. 

Pola perkampungan mereka mengelompok padat di kiri kanan jalan 

besar atau sungai. Pemukiman seperti itu mereka sebut dusun. Rumah- 

rumah mereka berdiri di atas tiang-tiang panjang dan pekarangannya 

tanpa pagar pembatas. Kolong rumah digunakan sebagai tempat 

menyimpan kayu bakar. Setiap dusun dikepalai oleh seorang depati. 

Beberapa dusun dikelompokkan ke dalam sebuah marga yang dikepalai 

oleh seorang pesirah. Dalam pekerjaannya pesirah dibantu oleh dua atau 

tiga orang pemangku, yaitu pejabat yang membawahi beberapa buah 

 

2 Sanapiah Faisal, Format-format Penelitian Sosial, Jakarta: Raja Grafindo 

persada,1999, h.67 
3 Arman. Sejarah Suku Lembak. (Online) Sumber: http://suku- 

dunia.blogspot.co.id diunggah pada 02/04/2014 pukul 19.00 Wib, dan diakses pada 

05/01/2017 
4 http://suku-dunia.blogspot.co.id/2014/12/sejarah-suku-lembak-di-bengkulu.html 

http://suku-dunia.blogspot.co.id/
http://suku-dunia.blogspot.co.id/
http://suku-dunia.blogspot.co.id/2014/12/sejarah-suku-lembak-di-bengkulu.html


Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

5 

 

 

 

dusun yang tergabung ke dalam satu kepemangkuan. Setiap pemangku 

dibantu oleh seorang penggawa. Kepemimpinan kaum ulama cukup 

disegani dalam masyarakat ini. 

Bentuk hubungan kekerabatan masyarakat Lembak pada zaman 

dulu adalah keluarga luas bilateral, tapi dengan adat menetap sesudah 

kawin yang neolokal. Adat menetap sesudah kawin yang virilokal juga 

terjadi karena adanya perjanjian adat kawin bejojoh, dimana isteri sudah 

dianggap dibeli oleh pihak suaminya. Adat menetap sesudah kawin yang 

uksorilokal juga ditemukan karena perjanjian adat kawin kesemendoan, 

dimana suami yang disebut semendo tinggal di rumah pihak isterinya. 

Upacara Pernikahan Suku Lembak 

Upacara Sebelum Perkawinan Pemilihan jodoh pada adat suku 

bangsa Lembak masa kira-kira sebelum tahun 1950-an masih didominasi 

oleh keinginan orang tua (bapak, ibu atau ahli laki-laki atau perempuan), 

dikenal dengan istilah rasan tue. Kemudian ada juga pemilihan jodoh 

tersebut diungkapkan oleh si anak karena tertarik kepada seseorang yang 

disampaikan kepada orang tuanya, bila orang tua berkenan maka 

keinginan akan dilanjutkan, bila orang tua tidak berkenan maka orang tua 

tidak akan melanjutkan. 

Menindai 

Menindai adalah suatu kegiatan yang dilakukan oleh pihak keluarga 

laki-laki dalam mengamati dan mengevaluasi bagaimana kecocokan bila 

anak laki-lakinya nanti menikah dengan keluarga (anak wanita) yang 

ditindai. Proses penindaian ini biasanya dilakukan oleh orang tua laki-laki 

atau ahli laki-laki (seperti paman, datuk, bibi atau nenek). Dalam 

melakukan penindaian aspek yang dilihat tersebut antara lain:5 

Kondisi keluarga perempuan dalam pengertian integritas keluarga 

dan kepribadian (Aspek Keturunan). Kelakuan, ketaatan terhadap agama, 

dan termasuk rupawannya gadis yang ditindai, Kerajinan dan kemampuan 

si perempuan dalam memasak dan sebagainya. Kesimpulan dari penilaian 

tersebut dikenal dengan istilah Semengga (memenuhi semua kriteria yang 

yang dilakukan penilaian tadi). 

Betanye (Bertanya) 
 

 

 

5 http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku-lembak.html 

http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku-lembak.html


Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

6 

 

 

 

Betanye artinya merupakan langkah awal bagi pihak laki-laki untuk 

menyampaikan hasratnya dan bertanya apakah pihak perempuan (gadis) 

belum ditandai atau berjanji atau bertunangan dengan pria lain. Bila 

seandainya belum maka disampaikanlah maksud/hajad, untuk mengikat 

pertunangan dengan anak gadis keluarga yang di-tanye (ditanya). Untuk 

itu pihak laki-laki biasanya meninta waktu kapan kami bisa datang 

(maksud kedatangan tersebut adalah untuk meletakkan tanda/ciri (Ngatat 

Tande). Pada saat itu maka biasanya kita akan menerima jawaban kalau 

bisa kita diminta datang pada hari yang ditentukannya karena mau 

bersepakat terlebih dahulu, untuk itu maka harus menunggu dan datang 

pada hari yang ditentukan tersebut. 

Pertunangan 

Seperti penjelasan di atas, bahwa dalam masyarakat Lembak jaman 

dulu dalam memilih pasangan hanya melalui kesepakatan orang tua atau 

yang dikenal dengan istilah rasan tue, dimana setelah ada kesepakatan 

antara kedua belah pihak maka keduanya diikat dalam tali pertunangan 

yang ditandai dengan adanya pemberian (tande) dari pihak laki-laki. 

Namun sejalan dengan perkembangan zaman dan banyaknya media 

pergaulan antara bujang gadis maka pilihan ini tidak lagi tergantung 

kepada orang tua, di mana bila keduanya sudah merasa ada kecocokan 

untuk melangkah ke jenjang perkawinan lalu orang tua si bujang segera 

melamar kepada orang tua sang gadis. Dalam acara lamaran ini biasanya 

langsung membicarakan mengenai rencana pelaksanaan perkawinan dan 

tidak memakan waktu yang terlalu lama, disamping itu juga menentukan 

berapa besarnya uang hantaran yang diminta oleh pihak keluarga 

perempuan tersebut. 

Pesta Pernikahan 

Pelaksanaan perkawinan dalam Bahasa Lembak sering disebur 

Kerje atau Bepelan yang merupakan inti atau puncak dalam upacara 

perkawinan. Kegiatan itu merupakan rangkaian dari suatu perayaan 

sebagai pernyataan suka dan rasa syukur segenap keluarga baik dalam 

hubungan keluarga dekat mapun keluarga jauh.6 

Pesta Pernikahan dilaksanakan kedua belah pihak dan berlangaung 

selama 2 hari 2 malam untuk satu pihak, hari pertama disebut dengan Hari 

 

6 http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku-lembak.html 

http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku-lembak.html


Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

7 

 

 

 

Mufakat (Arai pekat) sedangkan harl kedua disebut Hari Bercerita 

(Andun). Pelaksanaan akad nikah biasanya dilangsungkan pada hari 

mufakat (Arai pekat), dahulu dilaksanakan pada hari kedua. Salah satu 

bagian dari acara perayaan perkawinan adalah Malam Napa. Pada malam 

ini sering juga disebut pengantin bercampur atau mulai bersanding setelah 

melakukan ijab kabul (Jika belum melakukan ijab kabul, dalam adat 

Lembak pengantin tidak boleh disandingkan). 

Dalam Malam Napa biasanya kalau akan diadakan adang-adang 

gala maka pihak keluarga pengantin perempuan harus melakukan acara 

penjemputan pengantin lanang yang dipimpin oleh ketua adat yang diikuti 

oleh beberapa orang kerabat pengantin perempuan. Pada acara 

penjemputan ini pihak pengantin perempuan membawa perelengkapan 

pakain adat untuk pengantin lanang, pihak keluarga pengantin lanang juga 

sudah menyiapkan panganan/ kue-keu yang sudah dimasak beberapa hari 

dan disuguhi minuman teh/kopi yang sering dikenal dengan istilah Neron. 

Pada saat itu biasanya juga disampaikan oleh penghulu adat kepada pihak 

penganting lanang untuk menyiapkan sejumlah uang untuk acara adang- 

adang gala tersebut. Uang yang diberikan pada saat adang-adang gala 

sering disebut dengan istilah kunci masuk. 

Pada Malam Napa ini pengantin baru dapat bersanding dimana 

mempelai pria sudah memakai pakaian pengantin adat, untuk merias 

pengantin ini seperti pada saat akan berangkat nikah juga dilaksanakan 

dirumah kerabatnya, untuk kemudian diantar ke rumah wanita. 

Tamat Kaji 

Tamat kaji adalah sebuah upacara adat yang dilakukan sebagai 

bentuk ungkapan rasa syukur karena si anak sudah mampu membaca Al- 

Quran. Kepandaian membaca al-quran dalam masyarakat Lembak 

merupakan sebuah keharusan dan kebanggaan dalam keluarga. Ditengah- 

tengah masyarakat Lembak kemampuan seorang anak membaca al-quran 

dengan baik memiliki nilai penghargaan yang sangat tinggi. Hal ini 

disebabkan hampir semua aktivitas dalam masyarakat Lembak sangat 

kental dengan kebiasaan membaca Al Qur’an. Seseorang baru dianggap 

tokoh masyarakat jika dia terbiasa di undangan untuk bersama-sama 

membaca Al Qur’an terutama pada saat prosesi berduka atas 

meninggalnya salah satu anggota keluarga. Membaca Al-Quran bersama- 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

8 

 

 

 

sama ini biasanya diselenggaran pada hari yang ke tujuh setelah 

meninggalnya anggota keluarga tersebut. 

Kesenian Sarafal Anam sebagai salah satu budaya suku lembak 

diperkirakan mulai masuk pada tahun 1500-an beriringan dengan 

masuknya perkembangan agama Islam di Bengkulu. Kesenian ini masih 

dapat kini temui sampai pada saat ini, khususnya oleh masyarakat asli 

Lembak di Bengkulu. Kesenian Sarafal Anam ini biasanya disajikan pada 

acara-acara tertentu, misalnya pada pesta perkawinan suku Lembak, pada 

acara aqiqah, pada acara tamat kaji, dan lain-lain. 

Pengakuan atas „urf sebagai salah satu dasar hukum berarti juga 

menunjukkan tidak adanya maksud membangun masyarakat yang sama 

sekali baru dalam segala aspeknya. Hukum Islam masih mengakui 

“kontuinuitas” dan “perubahan” serta “pengembangan” dengan masa 

sebelumnya, dalam hukum, adat istiadat, sistem nilai dan pola hidup, baik 

Arab atau wilayah-wilayah baru lainnya. 

Sejarah membuktikan adanya dialektika Islam dengan tradisi 

sebelumnya yang sangat beragam. Apresiasi tersebut, secara umum dapat 

dibagi menjadi empat katagori:19 (1) apresiasi negatif, berupa penolakan 

atas segala bentuk tradisi yang dianggap menyimpang secara prinsip 

seperti praktek transaksi berbunga, (2) apresiasi duplikatif, berupa 

penerimaan secara utuh atas tradisi atau ajaran sebelumnya, seperti adopsi 

hukum rajam dari Yahudi, (3) apresiasi modifikatif, dengan mengambil 

tradisi yang disertai dengan modifikasi, seperti tradisi poligami, (4) 

apresiasi purifikatif, penerimaan tradisi yang disertai pemurnian karena 

dinilai mengandung unsur menyimpang seperti ibadah haji. 

Pengakuan atas „urf – yang berupa tradisi lokal – dalam sejarah hukum 

Islam memperlihatkan penerimaan atas tradisi Arab, Yahudi, dan Nasrani. 

Berbagai tradisi diakomodir secara kreaktif dan menjadi bagian integral 

hukum Islam. Itu juga terlihat pada sikap para ulama dalam ijtihadnya. Imam 

Malik menjadikan amal ahl al-madinah yang merupakan „urf sebagai dasar 

hukum. Imam Syafi‟i memiliki („jaul qodim dan qaul jadid karena perbedaan 

„urf dalam ruang dan waktu yang berbeda, dan lainnya. Dengan demikian, 

gagasan tentang Islam Kaffah, universal dan tak mentolerir tradisi lokal 

disertai dikotomi Islam “tradisi besar” (great tradition) dan “tradisi kecil” 

(little tradition) menjadi mandul, apalagi anggapan bahwa Islam non Arab 

sebagai “Islam pinggiran” dan “ Islam sinkretik”.20 Gagasan yang semakin 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

9 

 

 

 

semarak dan hadir dalam bentuk gerakan radikal yang mengusung “Islam 

otentik: di segala ruang dan waktu sama sekali mengingkari „urf sebagai 

salah satu sumber hukum yang diakui para mujtahid sejak era al-salaf al- 

shalih. 

Pengingkaran terhadap „urf dengan Islamisasi yang lebih bercorak 

Arabisasi sulit dibenarkan dengan pertimbangan antara lain; (1) bertentangan 

dengan prinsip al- Qur‟an dan Hadits yang mentolelir perbedaan dan 

mengakui tradisi lokal, (2) berseberangan dengan sunnatullah bahwa, 

menjadikan satu umat di seluruh dunia adalah mustahil (Q.S.166:93), dan (3) 

tidak sejalan dengan “sunnah” para ulama sejak awal Islam. Hal ini 

diperparah oleh keyakinan bahwa Islam yang dianut adalah satu- satunya 

bentuk Islam yang benar dan yang lain salah. Padahal tanpa disadari, Islam 

yang dibawa sering bercorak kultur Arab yang mengidap lokalitas dan 

historisitas. Karena itu, berarti gerakan tersebut hendak memaksakan 

universalisasi kultur lokal tertentu (Arab) ke seluruh penjuru dunia. 

Keterbukaan Islam yang diwujudkan dalam otoritas „urf dalam 

hukum Islam menjadi dasar epistemologi penting, karena bagaimanapun 

nash tetaplah terbatas dan tidak merinci segala hal, ditambah dengan 

kehidupan yang terus berkembang dan melahirkan tradisi, berikut persoalan 

baru. Sementara di sisi lain „urf sangat terkait dengan kemaslahatan suatu 

masyarakat yang memiliki „urf tersebut. Tetap memberlakukan „urf, dan 

merupakan bagian memelihara maslahah. Karena salah satu bentuk 

kemaslahatan adalah merombak tradisi positif yang telah berlaku dan kerab 

di tengah masyarakat dari generasi ke generasi.21 Keterbukaan atas 

perbedaan dan perubahan dengan „urf ini justru menguatkan teori 

adaptasibilitas hukum Islam seperti dianut kaum reformis semacam Subhi 

Mahmashani dan peneliti Barat semisal Linant de Bellefonds.22 

Memang tidak semua „urf dapat dipertahankan dan diakui oleh 

para ulama dari dulu sampai kini. Tapi ia tetap merupakan potensi 

epistemologis yang menjajikan, karena di samping nash tidak 

menjelaskan rincian segala hal, memelihara „urf adalah bagian dari 

kemaslahatan, ia juga dapat memfungsikan nash dengan lebih baik ketika 

„urf menjadi illat dari suatu nash. Sehingga ketika „urf itu berubah, hukum 

juga berubah dan nash tidak berlaku, –dapat menjadi takhshish atas nash „am- 

-, sehingga bisa saja berseberangan dengan nash. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

10 

 

 

 

„Urf meniscayakan pemahaman yang tidak harfiah atas nash. 

Pemahaman yang diperlukan adalah pemahaman yang menyeluruh sejalan 

dengan maqashid al- syari‟ah. Oleh karena itu, „urf yang diakui walaupun 

berseberangan dengan nash secara harfi‟ah, tapi tidak bertentangan 

dengan maqashid al-syari‟ah, dapat mewujudkan kemaslahatan dan 

menghindari kemudaratan. Hukum Islam akan lebih fleksibel dan dapat 

menyentuh persoalan yang lebih luas. Dengan demikian, diharapkan 

eksistensi hukum Islam yang tidak hanya berfungsi sebagai “kontrol 

sosial”, dengan memahaminya secara lebih dalam.23 

Melalui „urf umat Islam dapat memanfaakan potensi tradisi lokal yang 

sangat kaya dan berakar kuat sebagai wujud „pribumisasi‟ hukum Islam. 

memasukkan nafas Islam ke dalam tradisi yang mengandung unsur 

penyimpangan sebagai wujud “negosiasi”, serta membuang tradisi yang 

secara prinsip bertentangan dengan “Islamisasi”. Maka upaya 

memasyarakatkan Islam dapat menghindari “konflik” antara ajaran dan 

tradisi lokal yang telah mapan, yang justru sangat tidak menguntungkan. 

Makna adalah arti atau maksud yang tersimpul dari suatu kata, 

jadi makna dengan bendanya sangat bertautan dan saling menyatu. 

Jika suatu kata tidak bisa dihubungkan dengan bendanya, peristiwa 

atau keadaan tertentu maka kita tidak bisa memperoleh makna dari 

kata itu.7 Simbol adalah objek, kejadian, bunyi, bicara, atau bentuk- 

bentuk tertulis yang diberi makna oleh manusia. Bentuk primer atau 

sesuatu kebutuhan sangat penting dan harus terpenuhi jika tidak 

terpenuhi maka akan menjadikan kesulitan bagi manusia dari 

simbolisasi oleh manusia adalah melalui bahasa. Tetapi, manusia 

juga berkomunkasi dengan menggunakan tanda dan simbol dalam 

lukisan, tarian, musik, arsitektur, mimik wajah, gerak gerik, postur 

tubuh, perhiasan, pakaian, ritus, agama, kekerabatan, nasionalitas, 

tata ruang, pemilikan barang dan lain-lain.8 

Secara kodrati, manusia adalah makhluk ciptaan Tuhan 

dengan segala fungsi dan potensinya yang tunduk kepada aturan 

hukum alam; lahir, berkembang, menikah, memiliki keturunan, hingga 

akhirnya meninggal dunia. Karena hukum alam itulah, manusia tak 
 

7 Tjiptadi Bambang, Tata Bahasa Indonesia, Jakarta: Yudistira, Cet II 1984, h.19 
8 Achmad Fedyani Saefuddin, Antropologi Kontemporer: Suatu Pengantar 

Kritis Mengenai Paradigma, (Jakarta kencana, 2005), h. 289-290 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

11 

 

 

 

dapat  hidup  sendiri tanpa bantuan manusia lainnya. Manusia 

senantiasa bersosialisasi dengan manusia lainnya dan merupakan 

bagian dari sistem  sosial masyarakat yang secara  berkelompok 

membentuk budaya. sebab itu, ada beragam budaya ataupun adat 

istiadat dari tiap-tiap kelompok masyarakat dalam  melaksanakan 

kehidupan sehari-hari. Setiap kelompok dalam masyarakat memiliki 

lingkungan sosialnya sendiri-sendiri yang terus melekat secara turun 

temurun   semenjak  dari nenek moyangnya terdahulu. Sehingga, tak 

heran bila saat ini kita menjumpai berbagai adat  istiadat ataupun 

kebudayaan dalam memperingati ataupun menyambut  peristiwa 

penting dalam kehidupan di Nusantara, salah satunya perkawinan. 

Makna etis adalah pemahaman akan makna yang terkandung 

dalam pesan moral dibalik sebuah simbol barang atau alat yang 

digunakan manusia, dalam hal ini adalah simbol dalam agama Islam. 

Van Peursen memandang kebudayaan bukan merupakan pemberian 

kodrat, melainkan suatu konstruksi manusia yang terjadi dari 

sebuah pergulatan hidup dari waktu ke waktu, dari satu tempat ke 

tempat lainnya. Hal ini terlihat jelas dalam uraian Van Peursen tentang 

kebudayaan. Kebudayaan terjadi dari situasi kehidupan manusia ketika 

berhadapan dengan kondisi alam sekitarnya, sehingga berbudaya 

diartikan sebagai manusia yang tidak pernah tinggal diam 

menghadapi diri, masyarakat, dan alam sekitarnya.9 

Kehakikatan budaya seperti ini membuat upaya untuk 

melepaskan kebudayaan dari manusia dan alam mengalami 

kesulitan, bahkan merupakan hal yang mustahil. Artinya, manusia 

dan alam merupakan sumber ada  (ontos), dan  pengada utama 

bagi kebudayaan itu sendiri. Van Peursen, dalama penjelasan tentang 

hakikat kebudayaan, berulang-ulang kali menitikberatkan 

keterkaitan manusia dan alam dengan kebudayaan. Hal ini 

menunjukkan bahwa tidak ada kebudayaan sejati tanpa  manusia 

dan alam.10  Manusia dan alam semesta menjadi sumber engada 

bagi kebudayaan, sehingga membuat kebudayaan menjadi sesuatu 

yang sangat dan selalu dinamis (berkembang). 

 

9 Jannes Alexander Uhi, Filsafat … h. 23 
10 Jannes Alexander Uhi, Filsafat … h. 23 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

12 

 

 

 

Salah satu masa peralihan terpenting dalam kehidupan 

manusia adalah peralihan dari masa remaja menuju masa dewasa 

dan berkeluarga yang ditandai dengan perkawinan. Perkawinan 

sebagai bagian unsur budaya yang universal ditemukan diseluruh 

kehidupan sosial. Dipandang dari sudut kebudayaan, perkawinan 

merupakan pengatur kelakuan manusia yang bersangkut paut 

dengan kehidupan seksnya, ialah kelakuan- kelakuan seks, terutama 

persetubuhan.11 

Dalam bahasa Islam, perkawinan menghalalkan yang haram, 

yaitu hubungan seks. Kontrak sosial yang pada awalnya sederhana, 

pada perjalanan perkawinan berikutnya melahirkan konsekuensi- 

konsekuensi sosial lain, seperti hak dan kewajiban suami istri, hak dan 

kewajiban orang tua pada anak, warisan, dsb. Kontrak sosial tersebut 

bisa saja disahkan oleh kebiasaan/adat, oleh agama, oleh negara atau 

ketiga-tiganya. Pada masyarakat modern Indonesia, perkawinan banyak 

dipengaruhi oleh tradisi atau adat istiadat , agama, dan negara. Hampir 

sebagian besar penduduk Jawa, Bali, Sumatra, Kalimantan, Sulawesi, 

Papua, NTB dan NTT, prosesi perkawinannya telah dipengaruhi oleh 

ketiga aspek tersebut. 

 

KESIMPULAN 

Pandangan urf mengenai hukum perkawinan adat Lembak menekankan 

pentingnya pengakuan terhadap tradisi lokal dalam kerangka hukum Islam. 

Dalam konteks ini, urf berfungsi sebagai dasar hukum yang menghargai praktik 

adat yang telah ada dalam masyarakat Lembak, asalkan tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip Islam. Hukum perkawinan adat Lembak dipandang 

sebagai bagian dari kehidupan sosial yang dinamis, di mana tradisi dapat 

disesuaikan dengan nilai-nilai keislaman. Proses ini menciptakan bentuk 

"pribumisasi" hukum Islam yang relevan dengan konteks budaya setempat. 

Selain itu, pengakuan terhadap urf bertujuan untuk menjaga kemaslahatan 

masyarakat, dengan mempertimbangkan praktik-praktik yang dianggap positif 

dalam tradisi lokal. Fleksibilitas hukum yang ditawarkan oleh pengakuan urf 

memungkinkan hukum Islam untuk diterapkan dengan lebih mudah dan 

diterima oleh masyarakat. Dengan demikian, urf berperan penting dalam 

 

11 Koentjaraningrat, Beberapa Pokok Antropologi Sosial, (Jakarta: Dian Rakyat, 

1992), h. 93 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Gustiya Sunarti 

13 

 

 

 

menjembatani tradisi lokal dengan hukum Islam, memastikan keberlangsungan 

praktik adat yang tetap sesuai dengan nilai-nilai keislaman. 

REFERENCES 

Achmad Fedyani Saefuddin, Antropologi Kontemporer: Suatu 

Pengantar Kritis Mengenai Paradigma, (Jakarta kencana, 2005) 

Arman. Sejarah Suku Lembak. (Online) Sumber: http://suku- 

dunia.blogspot.co.id 

Arman. Sejarah Suku Lembak. (Online) Sumber: http://suku- 

dunia.blogspot.co.id diunggah pada 02/12/2019 pukul 19.00 Wib, dan 

diakses pada 05/01/2020 

George Ritzer, Sosiologi Ilmu Pengetahuan Berparadigma Ganda, 

Yogyakarta: Kanisius, 1992 

Koentjaraningrat, Beberapa Pokok Antropologi Sosial, (Jakarta: 

Dian Rakyat, 1992) 

Sanapiah Faisal, Format-format Penelitian Sosial, Jakarta: Raja 

Grafindo persada,1999 

Tjiptadi Bambang, Tata Bahasa Indonesia, Jakarta: Yudistira, Cet II 

http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku- 

lembak.html 

http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku- 

lembak.html 

http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku- 

lembak.html 

 

http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku- 

lembak.html 

http://suku-dunia.blogspot.co.id/2014/12/sejarah-suku-lembak-di- 

bengkulu.html 

http://suku-dunia.blogspot.co.id/
http://suku-dunia.blogspot.co.id/
http://suku-dunia.blogspot.co.id/
http://suku-dunia.blogspot.co.id/
http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku-lembak.html
http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku-lembak.html
http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku-lembak.html
http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku-lembak.html
http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku-lembak.html
http://curupkami.blogspot.co.id/2009/02/sejarah-dan-asul-usul-suku-lembak.html
http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku-lembak.html
http://ilmukitabersma.blogspot.co.id/2015/11/adat-perkawinan-suku-lembak.html
http://suku-dunia.blogspot.co.id/2014/12/sejarah-suku-lembak-di-bengkulu.html
http://suku-dunia.blogspot.co.id/2014/12/sejarah-suku-lembak-di-bengkulu.html

