
Rarabi: Journal Of Islamic Marriage and Civil Law 
ISSN: xxxxx (Online) xxxxx (Print) 
Email: rarabi@uinsgd.ac.id 
http://journal. uinsgd.ac.id/Index.php/rarabi 
Volume 1, Nomor 1 (2025) 

 

 

RELEVANSI KONSEP KAFA’AH DALAM PERKAWINAN 

ISLAM: STUDI LITERATUR TERHADAP PERSPEKTIF KLASIK 

DAN MODERN 
Deni Maulani Hidayat 

STAI Baitul Arqam Al-Islamy Bandung 

Korespondensi: denimaulanihidayat@gmail.com 

 

ABSTRACT: The concept of kafa'ah in Islamic marriage is one aspect that is 

taken into consideration in choosing a life partner. Kafa'ah or equality in social, 

economic, and religious aspects has been debated among classical and modern 

scholars. This study aims to analyse the relevance of the concept of kafa'ah in 

Islamic marriage based on a literature study of the views of classical and modern 

scholars and its implications in the practice of contemporary Muslim society. This 

research uses the library research method by examining various primary and 

secondary sources, such as classical fiqh books, scientific journals, and fatwas of 

scholars related to kafa'ah in marriage. The analysis is done descriptively- 

qualitatively to explore the development of thoughts on the concept of kafa'ah 

from time to time. The results show that in the classical perspective, kafa'ah 

emphasises equality in social status, descent and economy, while in the modern 

perspective, kafa'ah emphasises religion and morals. In addition, some Muslim 

countries have reconstructed this concept in the regulation of marriage law to 

adapt it to more inclusive and fair social conditions. This research shows that 

kafa'ah remains relevant in Islamic marriage, but with a more flexible and 

contextualised approach in accordance with social changes. The main value in 

kafa'ah today is more about equality in faith and morals, rather than rigid socio- 

economic factors as emphasised in classical thought. 

Keywords: Kafa'ah, Islamic Marriage, Literature Study, Classical Jurisprudence, 

Modern Perspective. 

 

ABSTRAK: Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam merupakan salah satu 

aspek yang menjadi pertimbangan dalam pemilihan pasangan hidup. Kafa’ah 

atau kesetaraan dalam aspek sosial, ekonomi, dan agama menjadi perdebatan di 

kalangan ulama klasik dan modern. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

mailto:rarabi@uinsgd.ac.id
http://journal/
mailto:denimaulanihidayat@gmail.com


Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

2 

 

 

 

relevansi konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam berdasarkan studi literatur 

terhadap pandangan ulama klasik dan modern serta implikasinya dalam praktik 

masyarakat Muslim kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode library 

research (studi kepustakaan) dengan menelaah berbagai sumber primer dan 

sekunder, seperti kitab-kitab fikih klasik, jurnal ilmiah, serta fatwa ulama terkait 

kafa’ah dalam perkawinan. Analisis dilakukan secara deskriptif-kualitatif untuk 

menggali perkembangan pemikiran mengenai konsep kafa’ah dari masa ke masa. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam perspektif klasik, kafa’ah lebih 

menekankan pada kesetaraan dalam status sosial, keturunan, dan ekonomi, 

sedangkan dalam perspektif modern, kafa’ah lebih ditekankan pada aspek agama 

dan akhlak. Selain itu, beberapa negara Muslim telah merekonstruksi konsep ini 

dalam regulasi hukum perkawinan untuk menyesuaikannya dengan kondisi 

sosial yang lebih inklusif dan adil. Penelitian ini menunjukkan bahwa kafa’ah 

tetap relevan dalam perkawinan Islam, tetapi dengan pendekatan yang lebih 

fleksibel dan kontekstual sesuai dengan perubahan sosial. Nilai utama dalam 

kafa’ah saat ini lebih mengarah pada kesetaraan dalam keimanan dan akhlak, 

dibandingkan faktor sosial-ekonomi yang kaku sebagaimana yang ditekankan 

dalam pemikiran klasik. 

Kata Kunci: Kafa’ah, Perkawinan Islam, Studi Literatur, Fikih Klasik, Perspektif 

Modern. 

PENDAHULUAN 

Perkawinan dalam Islam bukan sekadar ikatan lahiriah antara dua 

individu, tetapi juga merupakan institusi sosial yang bertujuan untuk 

menciptakan keluarga yang harmonis dan berlandaskan nilai-nilai agama. Salah 

satu aspek penting yang sering dibahas dalam hukum perkawinan Islam adalah 

konsep kafa’ah (kesetaraan) antara suami dan istri.1 Secara historis, kafa’ah 

menjadi pertimbangan utama dalam menentukan kelayakan pasangan dalam 

perkawinan, terutama dalam hal status sosial, keturunan, ekonomi, dan agama. 

Namun, dalam konteks masyarakat modern yang semakin inklusif dan egaliter, 

relevansi kafa’ah sebagai syarat perkawinan mulai dipertanyakan. 

Terdapat perbedaan signifikan antara pandangan ulama klasik dan ulama 

kontemporer dalam memahami kafa’ah. Ulama klasik dari berbagai mazhab 

menekankan bahwa kesetaraan antara calon pasangan harus diperhitungkan 

 

1 Neng Fatimah, ‘Konsep Kafaah Dalam Penentuan Calon Istri Kader Pondok (Studi Pada 

Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo)’, KALOSARA: Family Law Review, 3.1 (2023), 41 

<https://doi.org/10.31332/kalosara.v3i1.5259>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

3 

 

 

 

dalam aspek ekonomi, nasab, kebebasan (bukan budak), dan bahkan profesi 

untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan status keluarga. Sementara itu, 

dalam perspektif modern, banyak ulama menekankan bahwa kafa’ah lebih 

berkaitan dengan kesetaraan dalam keimanan dan akhlak, bukan dalam aspek 

sosial-ekonomi.2 Pergeseran ini dipengaruhi oleh perubahan sosial, pendidikan, 

serta perkembangan hukum Islam di berbagai negara Muslim yang semakin 

menekankan prinsip kesetaraan dan keadilan gender. 

Kegelisahan akademik muncul karena masih adanya perbedaan 

pandangan dan praktik dalam penerapan kafa’ah di berbagai negara Muslim. Di 

beberapa negara seperti Arab Saudi dan Yaman, kafa’ah masih dipertahankan 

dalam hukum perkawinan dan menjadi faktor penting dalam persetujuan wali. 

Sementara itu, di negara-negara seperti Tunisia dan Turki, konsep ini telah 

ditinggalkan demi menegakkan prinsip kesetaraan dalam hukum perkawinan. 

Di Indonesia, meskipun kafa’ah tidak disebutkan secara eksplisit dalam 

Kompilasi Hukum Islam (KHI), realitas di masyarakat menunjukkan bahwa 

pertimbangan status sosial dan ekonomi masih menjadi faktor utama dalam 

proses perjodohan dan perkawinan. 

Selain itu, perkembangan hukum Islam kontemporer menuntut 

reinterpretasi terhadap konsep kafa’ah. Jika dalam fikih klasik kesetaraan dalam 

status sosial dan ekonomi menjadi syarat utama, maka dalam konteks modern, 

kesetaraan dalam agama, akhlak, dan kesiapan membangun rumah tangga yang 

harmonis dianggap lebih penting. Hal ini menimbulkan pertanyaan akademik 

lebih lanjut: bagaimana seharusnya hukum Islam merespons perubahan sosial 

yang terus berkembang? Apakah kafa’ah masih memiliki dasar hukum yang 

kuat, atau seharusnya ditafsirkan ulang agar lebih relevan dengan kebutuhan 

masyarakat Muslim saat ini? 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji relevansi konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam dengan menelaah 

perspektif klasik dan modern. Kajian ini akan mengeksplorasi perubahan 

pandangan ulama dari masa ke masa serta bagaimana kafa’ah dipraktikkan 

dalam berbagai sistem hukum Islam. Dengan menggunakan metode studi 

literatur terhadap kitab-kitab fikih, jurnal akademik, serta regulasi hukum Islam 
 

2 Muhammad Zainuddin Sunarto and Mohamad Syariful Umam, ‘Implikasi Kafaah 

Terhadap Maraknya Pernikahan Dini’, PALAPA, 11.1 (2023), 391–406 

<https://doi.org/10.36088/PALAPA.V11I1.2836>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

4 

 

 

 

di beberapa negara, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman 

yang lebih komprehensif tentang peran dan signifikansi kafa’ah dalam 

membangun keluarga yang harmonis sesuai dengan perkembangan sosial dan 

hukum Islam kontemporer. 

Kajian mengenai konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam telah banyak 

dilakukan oleh para akademisi, baik dari perspektif hukum Islam klasik maupun 

dalam konteks hukum Islam kontemporer. Penelitian terdahulu secara umum 

dapat dikelompokkan ke dalam dua pendekatan utama: pertama, kajian fikih 

normatif yang berfokus pada pandangan ulama dari berbagai mazhab mengenai 

kafa’ah; kedua, studi empiris yang menganalisis bagaimana konsep ini 

dipraktikkan dalam masyarakat Muslim di berbagai negara. 

Salah satu penelitian klasik yang sering menjadi rujukan adalah karya 

Wahbah al-Zuhaili dalam kitab Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, di mana ia 

menguraikan bahwa kafa’ah merupakan faktor penting dalam perkawinan 

menurut mayoritas mazhab, terutama dalam aspek keturunan, agama, profesi, 

dan kekayaan. Al-Zuhaili berpendapat bahwa tujuan utama kafa’ah adalah 

menjaga keharmonisan rumah tangga dan menghindari konflik yang dapat 

muncul akibat perbedaan status sosial yang terlalu jauh. Namun, ia juga 

mencatat bahwa dalam kondisi tertentu, kesetaraan dalam akhlak dan agama 

dapat lebih diutamakan dibanding faktor lainnya. 

Di sisi lain, penelitian kontemporer oleh Abdullah Saeed dalam Islamic 

Thought: An Introduction menyoroti bahwa dalam masyarakat modern, banyak 

ulama yang mulai menafsirkan kembali konsep kafa’ah.3 Saeed menunjukkan 

bahwa konsep ini lebih bersifat budaya daripada syariat yang mengikat, 

sehingga relevansinya harus dievaluasi berdasarkan kondisi sosial masyarakat 

Muslim saat ini. Ia menekankan bahwa prinsip keadilan dan kebebasan individu 

dalam memilih pasangan harus lebih diutamakan daripada pertimbangan sosial- 

ekonomi yang bersifat diskriminatif. 

Beberapa penelitian empiris juga telah mengkaji bagaimana kafa’ah 

dipraktikkan dalam berbagai sistem hukum nasional. Studi yang dilakukan oleh 

Nurfadilah (2018) dalam jurnal Al-Ahkam menunjukkan bahwa di Indonesia, 

 

3 Ahmad Rizza Habibi and Sharia Faculity, ‘REORIENTATION OF RIGHTS AND 

DUTIES OF HUSBAND AND WIFE (Analitical Studies of Compilation of Islamic Law on 

Abdullah Saeed’s Progressive Islamic Thought)’, 2016. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

5 

 

 

 

meskipun kafa’ah tidak secara eksplisit disebut dalam Kompilasi Hukum Islam 

(KHI), praktik sosial menunjukkan bahwa faktor status sosial dan ekonomi 

masih menjadi pertimbangan utama dalam perjodohan dan perkawinan. Hal ini 

menunjukkan adanya kesenjangan antara regulasi hukum Islam di Indonesia 

dengan praktik sosial masyarakatnya. 

Penelitian lain oleh Fatima Mernissi dalam Beyond the Veil: Male-Female 

Dynamics in Muslim Society (1991) menyoroti bahwa konsep kafa’ah sering kali 

digunakan sebagai alat kontrol sosial terhadap perempuan, di mana perempuan 

dengan status ekonomi atau pendidikan yang lebih tinggi sering menghadapi 

tantangan dalam mencari pasangan yang dianggap “setara” menurut norma 

sosial yang berlaku.4 Hal ini menunjukkan bahwa kafa’ah bukan hanya sekadar 

konsep fikih, tetapi juga memiliki implikasi gender yang perlu dikaji lebih lanjut. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus 

pada kajian konseptual mengenai kafa’ah dalam perkawinan Islam, baik dari 

perspektif klasik maupun modern. Data yang digunakan dalam penelitian ini 

berupa data sekunder yang diperoleh dari berbagai sumber, termasuk kitab- 

kitab fikih klasik dari berbagai mazhab, jurnal akademik, buku-buku hukum 

Islam kontemporer, serta dokumen hukum yang mengatur tentang perkawinan 

di negara-negara Muslim. Sumber primer dalam penelitian ini mencakup kitab- 

kitab fikih utama seperti Al-Mabsuth karya Al-Sarakhsi (mazhab Hanafi), Al- 

Mudawwanah karya Imam Malik (mazhab Maliki), Al-Umm karya Imam Syafi'i 

(mazhab Syafi'i), serta Al-Mughni karya Ibn Qudamah (mazhab Hanbali). 

Sementara itu, sumber sekunder terdiri dari penelitian terdahulu, artikel ilmiah, 

serta regulasi hukum perkawinan seperti Kompilasi Hukum Islam (KHI) di 

Indonesia dan hukum perkawinan di negara-negara Timur Tengah yang masih 

menerapkan konsep kafa’ah dalam praktiknya. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi terhadap 

berbagai literatur yang membahas konsep kafa’ah. Data yang telah dikumpulkan 

kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis dan pendekatan 

komparatif. Analisis deskriptif dilakukan untuk memahami perkembangan 

pemikiran ulama klasik dan kontemporer mengenai kafa’ah dalam perkawinan 
 

4 Carroll McC. Pastner and Fatima Mernissi, ‘Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in 

a Modern Muslim Society’, Anthropological Quarterly, 51.1 (1978), 87 

<https://doi.org/10.2307/3317130>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

6 

 

 

 

Islam, sedangkan pendekatan komparatif digunakan untuk membandingkan 

bagaimana konsep ini diterapkan dalam berbagai sistem hukum Islam di negara- 

negara Muslim. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan maqāṣid 

al-syarī‘ah untuk mengevaluasi apakah konsep kafa’ah dalam hukum Islam masih 

relevan dengan tujuan utama hukum Islam, yaitu menjaga keadilan, 

kemaslahatan, dan keharmonisan dalam keluarga. 

Dalam penelitian ini, terdapat beberapa batasan yang perlu diperhatikan. 

Studi ini hanya berfokus pada kajian literatur tanpa melakukan penelitian 

empiris terhadap praktik kafa’ah di masyarakat Muslim secara langsung. Oleh 

karena itu, temuan dalam penelitian ini lebih bersifat konseptual dan teoretis. 

Selain itu, penelitian ini menyoroti hukum Islam dalam perspektif fikih dan 

hukum Islam modern tanpa mengkaji aspek sosiologis secara mendalam. 

Meskipun demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

akademik dalam memahami relevansi kafa’ah dalam perkawinan Islam serta 

menjadi dasar bagi penelitian lanjutan yang lebih empiris dan kontekstual. 

PEMBAHASAN 

Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam merupakan salah satu aspek yang 

menjadi perhatian para ulama fikih dalam menentukan kesetaraan antara calon 

suami dan istri. Kafa’ah sering diartikan sebagai kesetaraan atau kecocokan 

antara pasangan dalam aspek tertentu yang bertujuan untuk menjaga stabilitas 

dan keharmonisan rumah tangga.5 Dalam fikih klasik, mayoritas ulama dari 

berbagai mazhab sepakat bahwa kafa’ah memiliki peran dalam menentukan 

kelayakan pasangan, meskipun terdapat perbedaan dalam aspek-aspek yang 

menjadi tolak ukur serta tingkat keharusan penerapannya. 

Secara bahasa, kafa’ah berasal dari kata ka-fa-a, yang berarti kesetaraan, 

kesepadanan, atau kecocokan. Dalam konteks perkawinan Islam, kafa’ah merujuk 

pada kesetaraan antara laki-laki dan perempuan dalam berbagai aspek tertentu 

yang dianggap penting untuk keberlangsungan pernikahan yang harmonis. Para 

ulama fikih berpendapat bahwa kafa’ah bukan merupakan rukun atau syarat sah 

perkawinan, tetapi lebih kepada aspek yang disunnahkan atau dianjurkan agar 

rumah tangga tidak mengalami permasalahan akibat ketidaksepadanan antara 

suami dan istri. 

Dalam kitab-kitab fikih klasik, kafa’ah umumnya dikaitkan dengan 

perlindungan hak perempuan dan keluarganya. Dalam hal ini, seorang wali 
 

5 Muklisin, ‘The Kafaah Concept Of The Sakinah Family In Muslim’, 10.1 (2023), 148–64. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

7 

 

 

 

memiliki hak untuk mempertimbangkan kafa’ah calon suami sebagai bentuk 

perlindungan bagi perempuan yang berada dalam perwaliannya. Jika wali 

menganggap calon suami tidak sekufu atau tidak setara dengan pihak 

perempuan, ia dapat menolak pernikahan tersebut. Namun, dalam beberapa 

mazhab, hak ini dapat gugur apabila perempuan yang bersangkutan dengan 

sadar menerima pernikahan tanpa mempertimbangkan aspek kafa’ah. 

Para ulama dari empat mazhab utama dalam Islam, yaitu Hanafi, Maliki, 

Syafi'i, dan Hanbali, memiliki pandangan yang beragam mengenai aspek-aspek 

yang menentukan kafa’ah dalam perkawinan. 

Ulama Hanafi memandang kafa’ah sebagai suatu pertimbangan yang lebih 

menekankan pada aspek sosial dan ekonomi. Menurut mereka, kafa’ah 

diperlukan untuk mencegah penghinaan terhadap perempuan dan keluarganya 

akibat perbedaan status sosial yang terlalu mencolok. Aspek-aspek yang 

dipertimbangkan dalam kafa’ah menurut mazhab Hanafi meliputi agama, nasab 

(keturunan), profesi, dan kemerdekaan (bukan budak). Dalam hal ini, mereka 

menekankan bahwa seorang laki-laki harus setara atau lebih tinggi statusnya 

dibanding perempuan agar perkawinan tidak menimbulkan masalah sosial. 

Mazhab Maliki memiliki pandangan yang sedikit lebih fleksibel 

dibandingkan mazhab Hanafi. Menurut ulama Maliki, kafa’ah dalam perkawinan 

adalah hal yang bersifat relatif dan lebih menekankan pada aspek agama serta 

akhlak daripada faktor sosial dan ekonomi. Mereka berpendapat bahwa jika 

seorang laki-laki memiliki kesalehan yang tinggi, maka aspek status sosial dan 

ekonomi menjadi kurang relevan dalam menentukan kafa’ah. Oleh karena itu, 

dalam mazhab ini, seseorang yang berasal dari kalangan sosial lebih rendah 

tetapi memiliki integritas keagamaan yang kuat tetap dianggap layak untuk 

menikahi perempuan dari kelas sosial yang lebih tinggi. 

Ulama Syafi’i memiliki pandangan yang hampir mirip dengan mazhab 

Hanafi dalam menentukan kafa’ah. Mereka mempertimbangkan enam aspek 

utama dalam menentukan kesetaraan antara calon suami dan istri, yaitu agama, 

keturunan, profesi, kemerdekaan, kekayaan, dan fisik. Namun, mereka lebih 

menekankan aspek keturunan dan status sosial sebagai elemen yang 

menentukan dalam kafa’ah. Menurut pandangan Syafi’i, seorang laki-laki yang 

memiliki status sosial lebih rendah dibanding calon istrinya dapat menyebabkan 

pernikahan tersebut dianggap tidak layak oleh pihak keluarga perempuan, 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

8 

 

 

 

sehingga wali memiliki hak untuk membatalkan perkawinan tersebut jika 

merasa tidak ada kesetaraan yang cukup.6 

Mazhab Hanbali memiliki pandangan yang lebih mendekati mazhab 

Maliki dalam menilai kafa’ah. Mereka menganggap bahwa agama dan moralitas 

merupakan aspek yang paling utama dalam menentukan kesetaraan dalam 

perkawinan. Faktor-faktor sosial seperti kekayaan dan keturunan tetap 

dipertimbangkan, tetapi tidak menjadi faktor yang menghalangi pernikahan jika 

kedua belah pihak sepakat untuk melangsungkan pernikahan. 

Terdapat perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai apakah 

kafa’ah merupakan syarat yang wajib dipenuhi dalam pernikahan atau hanya 

sebagai bentuk kehati-hatian dalam memilih pasangan. Sebagian ulama 

berpandangan bahwa kafa’ah bersifat wajib untuk menjaga keharmonisan rumah 

tangga dan mencegah konflik sosial yang bisa timbul akibat ketidaksepadanan 

antara pasangan. Dalam hal ini, wali memiliki hak untuk menolak pernikahan 

jika calon suami dianggap tidak sekufu dengan perempuan yang berada dalam 

perwaliannya. 

Ulama lain berpendapat bahwa kafa’ah hanyalah anjuran dan bukan 

sesuatu yang mengikat secara hukum. Mereka menekankan bahwa faktor agama 

dan akhlak jauh lebih penting daripada status sosial atau ekonomi, sehingga jika 

pasangan memiliki keyakinan agama yang kuat dan perilaku yang baik, faktor 

lainnya menjadi kurang relevan. Dalam praktiknya, konsep kafa’ah memiliki 

implikasi yang luas dalam hukum perkawinan Islam. Di beberapa masyarakat 

Muslim tradisional, kafa’ah masih dijadikan sebagai pertimbangan utama dalam 

memilih pasangan hidup, sehingga seseorang yang dianggap tidak setara secara 

ekonomi atau keturunan sering kali mengalami kesulitan dalam menikahi 

pasangan yang berasal dari status sosial lebih tinggi. 

Namun, di era modern, banyak ulama yang mulai mempertanyakan 

relevansi kafa’ah dengan prinsip keadilan dalam Islam. Beberapa ulama 

kontemporer berpendapat bahwa konsep ini lebih bersifat budaya daripada 

ajaran syariat yang mengikat, sehingga perlu dilakukan reinterpretasi sesuai 

dengan konteks sosial masyarakat saat ini. Dalam beberapa negara Muslim, 

regulasi hukum perkawinan tidak lagi secara eksplisit mencantumkan kafa’ah 

sebagai  syarat yang harus dipenuhi dalam  pernikahan,  melainkan  lebih 

 

6 Hasnia Rizqi, Ramdan Fawji, and Yandi Maryandi, ‘Tinjauan Fikih Munakahat 

Terhadap Konsep Kafaah Menurut Pendapat Habaib’, 2019. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

9 

 

 

 

menekankan pada prinsip kesepakatan dan kebebasan individu dalam memilih 

pasangan. Meskipun konsep kafa’ah masih memiliki pengaruh dalam praktik 

sosial, pandangan yang lebih moderat mulai berkembang, yaitu menekankan 

bahwa perkawinan yang harmonis lebih ditentukan oleh kesamaan nilai, visi 

kehidupan, dan tanggung jawab bersama dalam membangun keluarga yang 

sakinah, mawaddah, dan rahmah. Oleh karena itu, dalam kajian hukum Islam 

modern, diskursus tentang kafa’ah semakin bergeser dari aspek sosial-ekonomi 

menuju pada aspek kesetaraan nilai dan akhlak dalam kehidupan rumah tangga. 

Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam telah mengalami transformasi 

seiring dengan perkembangan zaman, perubahan sosial, dan reinterpretasi 

hukum Islam oleh ulama kontemporer. Dalam fikih klasik, kafa’ah atau 

kesetaraan antara calon suami dan istri dianggap sebagai salah satu faktor 

penting dalam menjaga keharmonisan rumah tangga dan status sosial keluarga. 

Namun, dalam konteks modern, konsep ini mulai mengalami pergeseran makna 

dan aplikasi, terutama dalam kaitannya dengan prinsip kesetaraan gender, hak 

individu, serta perubahan sosial yang menuntut pendekatan yang lebih fleksibel 

dalam perkawinan. 

Perubahan sosial yang terjadi di berbagai negara Muslim telah membawa 

dampak signifikan terhadap bagaimana kafa’ah dipahami dan diterapkan dalam 

hukum perkawinan.7 Jika dalam tradisi klasik kesetaraan dalam aspek 

keturunan, status sosial, profesi, dan kekayaan dianggap penting untuk 

menentukan kelayakan calon pasangan, maka dalam konteks modern, banyak 

ulama dan pemikir Islam lebih menekankan pada aspek moralitas, akhlak, dan 

tanggung jawab dalam berumah tangga. Faktor-faktor seperti keturunan dan 

status ekonomi yang dulunya menjadi ukuran utama dalam menentukan 

kecocokan pasangan mulai dianggap tidak lagi relevan dalam masyarakat yang 

semakin egaliter dan terbuka. 

Salah satu faktor utama yang menyebabkan transformasi konsep kafa’ah 

adalah meningkatnya kesadaran akan kesetaraan gender dalam Islam. Dalam 

pandangan modern, hak perempuan untuk memilih pasangan tanpa adanya 

batasan sosial yang ketat mulai mendapat perhatian yang lebih besar. Jika dalam 

tradisi klasik wali memiliki hak untuk menolak calon suami yang dianggap tidak 

sekufu dengan perempuan yang berada dalam perwaliannya, maka dalam 

 

7 Nur Atikah and others, ‘Compatibility (KAFA’AH) in Islamic Marriage: A Literature 

Review’, 2023 <https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-i11/19167>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

10 

 

 

 

sistem hukum Islam modern, kebebasan perempuan untuk menentukan 

pasangan hidupnya lebih diutamakan. Hal ini didukung oleh argumen bahwa 

Islam secara prinsip memberikan kebebasan bagi individu untuk menentukan 

jalan hidupnya, termasuk dalam memilih pasangan. Oleh karena itu, 

pembatasan berdasarkan kafa’ah yang didasarkan pada faktor sosial dianggap 

tidak sesuai lagi dengan semangat keadilan dalam Islam. 

Selain itu, globalisasi dan interaksi antarbudaya juga telah membawa 

perubahan besar dalam cara umat Islam memahami dan mengaplikasikan 

konsep kafa’ah. Dahulu, perkawinan sering kali terjadi dalam lingkungan sosial 

yang homogen, di mana seseorang biasanya menikah dengan individu dari 

kelompok sosial atau etnis yang sama. Namun, di era modern, banyak umat 

Islam yang menikah lintas budaya, etnis, bahkan negara, sehingga konsep kafa’ah 

dalam bentuk klasiknya menjadi kurang relevan. Dalam konteks ini, banyak 

ulama dan intelektual Muslim menekankan bahwa kafa’ah dalam perkawinan 

seharusnya tidak lagi didasarkan pada perbedaan etnis, status sosial, atau 

ekonomi, melainkan pada kesamaan nilai-nilai moral, visi kehidupan, serta 

tanggung jawab bersama dalam membangun rumah tangga yang harmonis. 

Dalam hukum Islam modern, banyak negara Muslim telah melakukan 

reformasi terhadap aturan perkawinan dengan menghilangkan persyaratan 

kafa’ah sebagai salah satu faktor utama dalam perkawinan. Beberapa negara 

seperti Tunisia dan Turki, misalnya, telah menghapus konsep ini dalam regulasi 

hukum perkawinan mereka, dengan menekankan bahwa pernikahan yang sah 

adalah pernikahan yang didasarkan pada persetujuan kedua belah pihak tanpa 

adanya batasan sosial yang mengikat. Di Indonesia, meskipun kafa’ah masih 

disebut dalam beberapa literatur hukum Islam, namun dalam praktiknya tidak 

lagi menjadi syarat mutlak dalam perkawinan. Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

di Indonesia lebih menekankan pada prinsip saling ridha dan kesepakatan dalam 

perkawinan daripada pertimbangan kesetaraan berdasarkan faktor sosial dan 

ekonomi. 

Transformasi konsep kafa’ah juga dapat diamati dalam fatwa-fatwa dan 

pendapat ulama kontemporer yang cenderung lebih fleksibel dalam memahami 

hukum perkawinan. Banyak ulama yang berpendapat bahwa dalam konteks 

modern, aspek utama yang harus diperhatikan dalam perkawinan bukanlah 

status sosial atau keturunan, melainkan kesalehan, tanggung jawab, dan 

kesediaan untuk membangun keluarga yang harmonis. Beberapa ulama bahkan 

menganggap bahwa mempertahankan konsep kafa’ah dalam bentuk klasiknya 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

11 

 

 

 

justru dapat menjadi penghalang bagi individu dalam menemukan pasangan 

yang sesuai dengan nilai-nilai kehidupan mereka. 

Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dalam kajian hukum Islam juga 

memberikan perspektif baru dalam memahami kafa’ah.8 Jika tujuan utama 

hukum Islam adalah untuk mewujudkan keadilan, kesejahteraan, dan 

keharmonisan dalam kehidupan umat manusia, maka konsep kafa’ah seharusnya 

tidak menjadi penghalang bagi individu untuk menikah berdasarkan cinta dan 

kesepahaman. Dalam konteks ini, para pemikir hukum Islam modern 

berpendapat bahwa yang lebih penting dalam perkawinan adalah bagaimana 

pasangan mampu menjalankan perannya dengan baik dalam rumah tangga, 

daripada mempertimbangkan aspek sosial yang bersifat materialistik. 

Namun, meskipun konsep kafa’ah telah mengalami transformasi dalam 

pemahaman hukum Islam modern, masih ada sebagian masyarakat Muslim 

yang mempertahankan konsep ini dalam praktik sosial mereka. Dalam beberapa 

komunitas Muslim, terutama yang masih kuat memegang adat dan tradisi, 

kafa’ah tetap menjadi faktor utama dalam perkawinan. Di beberapa negara Timur 

Tengah, misalnya, perkawinan sering kali masih mempertimbangkan faktor 

kesetaraan dalam keturunan dan status sosial. Begitu pula di beberapa daerah di 

Indonesia, adat masih berpengaruh dalam menentukan kelayakan calon 

pasangan, meskipun tidak diatur secara formal dalam hukum negara. 

Dinamika ini menunjukkan bahwa transformasi konsep kafa’ah dalam 

perkawinan Islam modern masih menghadapi tantangan, terutama dari 

masyarakat yang mempertahankan pandangan tradisional. Oleh karena itu, 

diperlukan pendekatan yang lebih kontekstual dalam memahami dan 

mengaplikasikan konsep ini agar sesuai dengan kebutuhan zaman tanpa 

mengabaikan nilai-nilai dasar dalam Islam. Para ulama dan akademisi Muslim 

perlu terus melakukan kajian dan reinterpretasi terhadap konsep ini agar dapat 

memberikan solusi yang lebih inklusif dan relevan bagi masyarakat Muslim di 

era modern. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa transformasi kafa’ah dalam 

perkawinan Islam modern mencerminkan pergeseran dari pendekatan yang 

berbasis status sosial dan ekonomi menuju pendekatan yang lebih menekankan 

pada nilai-nilai moral, tanggung jawab, dan kesepahaman dalam membangun 
 

8 Mohamad Faisal Aulia, ‘Analisis Perbandingan Penerapan Hukum Keluarga Di Mesir 

Dan Di Indonesia’, Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam, 2.2 (2022), 

123–32 <https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

12 

 

 

 

rumah tangga. Konsep ini terus berkembang seiring dengan perubahan sosial 

dan hukum di berbagai negara Muslim, dengan semakin banyaknya regulasi 

yang mengutamakan kebebasan individu dalam menentukan pasangan hidup 

mereka. Meskipun masih ada tantangan dalam menghapus sepenuhnya praktik 

tradisional kafa’ah, arah perkembangan hukum Islam saat ini cenderung 

mengarah pada pendekatan yang lebih humanis dan inklusif, sesuai dengan 

tujuan utama hukum Islam dalam mewujudkan keadilan dan kesejahteraan bagi 

umat manusia. 

Penerapan Kafa’ah dalam Sistem Hukum Islam di Berbagai Negara 

Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam telah lama menjadi bagian dari 

diskursus hukum Islam di berbagai negara. Meskipun tidak dianggap sebagai 

rukun atau syarat sah pernikahan, kafa’ah tetap menjadi faktor yang 

dipertimbangkan dalam beberapa sistem hukum Islam dan praktik sosial di 

berbagai negara. Seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan sosial, 

penerapan kafa’ah dalam hukum Islam pun mengalami pergeseran yang 

signifikan. Beberapa negara masih mempertahankan prinsip ini dalam sistem 

hukum mereka, sementara negara lain telah menghapus atau menyesuaikannya 

dengan pendekatan yang lebih modern dan inklusif. 

Di negara-negara yang menerapkan hukum Islam secara formal dalam 

perundang-undangan mereka, kafa’ah sering kali masih menjadi pertimbangan 

dalam hukum perkawinan. Misalnya, di beberapa negara Timur Tengah seperti 

Arab Saudi, Yaman, dan sebagian wilayah di Pakistan, kafa’ah masih digunakan 

sebagai dasar untuk menentukan kelayakan pasangan. Di negara-negara ini, 

ketidaksetaraan dalam aspek sosial, ekonomi, atau keturunan dapat menjadi 

alasan bagi seorang wali untuk menolak atau bahkan membatalkan suatu 

pernikahan. Dalam beberapa kasus, pengadilan syariah di negara-negara 

tersebut telah membatalkan pernikahan yang dianggap tidak memenuhi standar 

kafa’ah, meskipun pasangan yang bersangkutan telah saling menyetujui 

pernikahan tersebut.9 

Arab Saudi, misalnya, masih mempertahankan penerapan kafa’ah dalam 

sistem hukum Islam mereka. Dalam beberapa kasus, terdapat laporan bahwa 

wali dari pihak perempuan dapat mengajukan keberatan atas pernikahan jika 

 

9 Daffanza Azriel Rochadi and Sulastri Sulastri, ‘Pembatalan Perkawinan Yang 

Perkawinannya Telah Putus Akibat Kematian Dalam Keadaan Poligami Tidak Tercatat’, Al 

Qalam:   Jurnal   Ilmiah   Keagamaan   Dan   Kemasyarakatan,   17.6   (2023),   4157 

<https://doi.org/10.35931/aq.v17i6.2860>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

13 

 

 

 

calon suami dianggap tidak sekufu dalam aspek sosial atau ekonomi. Dalam 

beberapa kasus ekstrem, ada laporan tentang perempuan yang dipaksa untuk 

bercerai oleh keluarganya karena suaminya dianggap tidak setara secara status 

sosial. Meskipun terdapat upaya reformasi dalam hukum keluarga di Arab 

Saudi, penerapan kafa’ah masih berakar kuat dalam norma sosial dan hukum 

adat yang berlaku di negara tersebut. 

Di Yordania dan Mesir, kafa’ah tetap diakui dalam hukum perkawinan, 

tetapi penerapannya lebih fleksibel dibandingkan di negara-negara seperti Arab 

Saudi atau Yaman. Dalam sistem hukum Yordania, misalnya, wali dapat 

menolak pernikahan berdasarkan alasan kafa’ah, tetapi perempuan yang merasa 

dirugikan memiliki hak untuk mengajukan gugatan ke pengadilan syariah. 

Dalam beberapa kasus, pengadilan dapat memutuskan bahwa pernikahan tetap 

sah jika pasangan tersebut secara sukarela menyetujuinya dan tidak ada faktor 

lain yang dapat merugikan pihak perempuan. 

Di negara-negara dengan sistem hukum Islam yang lebih modern, seperti 

Tunisia, Maroko, dan Turki, konsep kafa’ah tidak lagi menjadi bagian dari hukum 

perkawinan. Tunisia, misalnya, telah melakukan reformasi besar dalam hukum 

keluarga sejak pertengahan abad ke-20 dengan menghapus aturan yang 

berkaitan dengan kafa’ah dan memberikan kebebasan penuh kepada individu 

dalam memilih pasangan hidup mereka.10 Di bawah sistem hukum Tunisia, 

pernikahan hanya memerlukan persetujuan dari kedua belah pihak yang akan 

menikah tanpa adanya intervensi wali atau pertimbangan sosial yang mengikat. 

Reformasi serupa juga terjadi di Maroko, di mana undang-undang keluarga 

mereka lebih menekankan pada prinsip kesetaraan gender dan kebebasan 

individu dalam menentukan pasangan. 

Turki juga menjadi salah satu negara yang telah menghapus kafa’ah dari 

sistem hukum mereka sejak penerapan hukum sipil pada era Mustafa Kemal 

Atatürk. Dengan adopsi hukum perdata berbasis Eropa, hukum perkawinan di 

Turki tidak lagi mempertimbangkan faktor kesetaraan sosial atau ekonomi 

dalam pernikahan. Perubahan ini sejalan dengan prinsip sekularisme yang 

dianut oleh negara tersebut, di mana hukum agama tidak lagi menjadi dasar 

dalam mengatur hubungan pernikahan dan keluarga. 

 

 

10 Ahmad Muzakki and Himami Hafshawati, ‘Kedudukan Dan Standarisasi Kafaah 

Dalam Pernikahan Perspektif Ulama Madzhab Empat’, Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam, 7.1 

(2021), 19–38 <https://doi.org/10.55210/ASSYARIAH.V7I1.429>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

14 

 

 

 

Di Indonesia, kafa’ah tidak diatur secara eksplisit dalam Kompilasi 

Hukum Islam (KHI), yang menjadi pedoman hukum keluarga bagi umat Islam 

di Indonesia.11 Dalam praktiknya, perkawinan di Indonesia lebih menekankan 

pada prinsip kesepakatan antara calon suami dan istri, serta tidak mensyaratkan 

adanya kesetaraan dalam status sosial atau ekonomi. Namun, dalam beberapa 

komunitas adat dan praktik sosial, konsep kafa’ah masih memiliki pengaruh. 

Beberapa keluarga masih mempertimbangkan faktor kesetaraan sosial dan 

ekonomi dalam menentukan calon pasangan, meskipun secara hukum negara 

tidak mengaturnya. 

Di Malaysia, hukum perkawinan Islam diatur dalam Undang-Undang 

Keluarga Islam di masing-masing negara bagian. Secara umum, konsep kafa’ah 

tidak lagi menjadi syarat hukum dalam perkawinan, tetapi wali masih memiliki 

peran dalam memberikan persetujuan terhadap pernikahan. Dalam beberapa 

kasus, wali dapat mengajukan keberatan terhadap pernikahan jika merasa calon 

suami tidak memenuhi kriteria tertentu, tetapi keputusan akhir tetap berada di 

tangan pengadilan syariah. 

Pakistan juga merupakan salah satu negara yang masih mempertahankan 

unsur kafa’ah dalam hukum perkawinannya, meskipun dengan pendekatan yang 

lebih fleksibel dibandingkan negara-negara seperti Arab Saudi atau Yaman. 

Dalam sistem hukum Pakistan, wali memiliki hak untuk mengajukan keberatan 

terhadap pernikahan berdasarkan kafa’ah, tetapi perempuan yang merasa 

haknya dilanggar dapat mengajukan kasus ke pengadilan untuk menegakkan 

hak mereka. Dalam beberapa kasus, pengadilan Pakistan telah mengambil 

keputusan yang lebih progresif dengan membatalkan intervensi wali yang 

menghalangi pernikahan berdasarkan alasan kafa’ah yang dianggap 

diskriminatif. 

Penerapan kafa’ah dalam sistem hukum Islam di berbagai negara 

menunjukkan adanya variasi dalam memahami dan mengadaptasi konsep ini 

sesuai dengan perubahan sosial dan kebijakan hukum di masing-masing negara. 

Negara-negara dengan sistem hukum Islam yang lebih konservatif masih 

mempertahankan kafa’ah sebagai faktor penting dalam perkawinan, sementara 

negara-negara yang telah melakukan reformasi hukum cenderung menghapus 

 

 

11 Faza Pauzia Hermawan and Tajul Arifin, ‘Khulu: Tinjauan Menurut Hadits Bukhori 

Dan  Pasal  148  KHI’,  Al  Fuadiy :  Jurnal  Hukum  Keluarga  Islam,  6.1  (2024),  42–58 

<https://doi.org/10.55606/af.v6i1.912>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

15 

 

 

 

atau menyesuaikan konsep ini agar lebih sesuai dengan prinsip kesetaraan dan 

kebebasan individu. 

Secara keseluruhan, meskipun konsep kafa’ah masih ditemukan dalam 

beberapa sistem hukum Islam, tren global menunjukkan adanya pergeseran 

menuju pendekatan yang lebih fleksibel dan inklusif dalam hukum perkawinan 

Islam. Banyak negara Muslim yang mulai menekankan aspek persetujuan dan 

kesepakatan dalam perkawinan daripada mempertahankan sistem yang 

membatasi pilihan individu berdasarkan status sosial dan ekonomi. Reformasi 

ini mencerminkan upaya untuk menyeimbangkan antara tradisi Islam dan 

tuntutan modernitas, serta memastikan bahwa hukum Islam tetap relevan dalam 

konteks sosial yang terus berkembang. 

Dengan demikian, transformasi dalam penerapan kafa’ah di berbagai 

negara menunjukkan adanya dinamika antara ajaran klasik Islam dan tuntutan 

zaman modern. Negara-negara Muslim terus berupaya mencari titik temu antara 

norma tradisional dan prinsip kesetaraan dalam hukum perkawinan mereka. 

Perubahan ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak bersifat statis, melainkan 

selalu berkembang sesuai dengan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat 

Muslim di berbagai belahan dunia. 

Implikasi Transformasi Konsep Kafa’ah terhadap Hukum Perkawinan Islam 

Transformasi konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam memiliki implikasi 

yang signifikan terhadap hukum perkawinan Islam di berbagai negara. 

Pergeseran dari pendekatan yang menekankan kesetaraan sosial, ekonomi, dan 

keturunan menuju pendekatan yang lebih berfokus pada aspek moralitas, 

tanggung jawab, dan kesepakatan individu dalam pernikahan mencerminkan 

perkembangan hukum Islam yang lebih inklusif dan sesuai dengan tuntutan 

zaman. Implikasi ini tidak hanya berdampak pada regulasi hukum perkawinan 

di negara-negara Muslim tetapi juga pada dinamika sosial dalam masyarakat 

Islam yang semakin terbuka terhadap perubahan. 

Salah satu implikasi utama dari transformasi konsep kafa’ah adalah 

semakin ditekankannya prinsip kebebasan individu dalam memilih pasangan 

hidup. Dalam sistem hukum Islam modern, banyak negara telah menghapus 

aturan yang mengharuskan kesetaraan status sosial dalam perkawinan dan 

menggantikannya dengan regulasi yang lebih menekankan persetujuan kedua 

belah pihak. Kebijakan ini memperkuat hak-hak perempuan untuk menentukan 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

16 

 

 

 

pasangan hidup mereka tanpa adanya intervensi wali yang berlebihan.12 

Reformasi ini juga selaras dengan prinsip keadilan dalam Islam yang menjamin 

hak individu untuk menikah berdasarkan pertimbangan moral dan spiritual, 

bukan sekadar faktor sosial yang bersifat materialistik. 

Selain itu, perubahan konsep kafa’ah juga berdampak pada peran wali 

dalam pernikahan. Dalam sistem hukum Islam klasik, wali memiliki 

kewenangan untuk menolak pernikahan yang dianggap tidak sesuai dengan 

standar kafa’ah. Namun, dalam sistem hukum Islam modern, peran wali semakin 

terbatas pada aspek administratif dan perlindungan bagi calon pengantin 

perempuan, tanpa memiliki hak absolut untuk menolak atau membatalkan 

pernikahan yang telah disepakati oleh pasangan yang bersangkutan. Perubahan 

ini memperkuat prinsip bahwa pernikahan adalah kontrak sosial yang 

didasarkan pada persetujuan individu, bukan hanya keputusan keluarga atau 

komunitas. 

Implikasi lainnya adalah terjadinya perubahan dalam putusan 

pengadilan syariah terkait sengketa perkawinan yang melibatkan isu kafa’ah. Di 

beberapa negara yang masih mempertahankan prinsip ini dalam hukum mereka, 

pengadilan syariah sering kali menghadapi dilema dalam menyeimbangkan 

antara tradisi Islam dan hak individu. Beberapa pengadilan telah mengadopsi 

pendekatan yang lebih fleksibel dengan menolak intervensi wali dalam 

pernikahan yang telah mendapat persetujuan dari kedua pasangan. Dalam 

beberapa kasus, pengadilan bahkan telah membatalkan perceraian paksa yang 

didasarkan pada alasan ketidaksetaraan status sosial pasangan. 

Transformasi konsep kafa’ah juga berimplikasi pada norma sosial dalam 

masyarakat Muslim. Di banyak komunitas, terutama yang masih memegang 

teguh adat dan tradisi, pergeseran ini tidak selalu diterima dengan mudah. 

Beberapa keluarga masih mempertahankan pandangan bahwa kesetaraan dalam 

status sosial, ekonomi, dan keturunan adalah faktor yang penting dalam 

perkawinan. Oleh karena itu, meskipun hukum negara telah menghapus atau 

menyesuaikan konsep kafa’ah, praktik sosial yang mempertahankan prinsip ini 

masih ditemukan dalam berbagai bentuk. Hal ini menunjukkan bahwa 

perubahan hukum tidak selalu langsung mengubah budaya masyarakat, 

sehingga diperlukan edukasi dan sosialisasi yang lebih luas untuk memastikan 

 

12 Rizqi Suprayogi, ‘Reformasi Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia’, Indonesia Journal 

of Business Law, 2.1 (2023), 29–37 <https://doi.org/10.47709/ijbl.v2i1.1962>. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

17 

 

 

 

bahwa masyarakat memahami konsep perkawinan yang lebih inklusif dan adil 

sesuai dengan semangat Islam. 

Secara keseluruhan, transformasi konsep kafa’ah dalam hukum 

perkawinan Islam membawa dampak yang luas terhadap regulasi hukum, peran 

wali, putusan pengadilan, dan dinamika sosial dalam masyarakat Muslim. 

Pergeseran ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki fleksibilitas untuk 

menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai 

fundamental yang menjunjung tinggi keadilan dan kesejahteraan dalam 

perkawinan. Oleh karena itu, pendekatan yang lebih kontekstual dan berbasis 

maqāṣid al-syarī‘ah diperlukan untuk memastikan bahwa hukum perkawinan 

Islam tetap relevan dan mampu memberikan solusi yang lebih adil bagi umat 

Islam di era modern. 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil studi literatur, konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam 

mengalami perkembangan dari perspektif klasik hingga modern. Dalam 

pemikiran ulama klasik, kafa’ah ditekankan pada kesetaraan status sosial, 

keturunan, ekonomi, dan agama untuk menjaga keseimbangan dalam rumah 

tangga dan kehormatan keluarga. Namun, dalam perspektif ulama modern, 

kafa’ah lebih ditekankan pada aspek keimanan, akhlak, dan kemampuan 

membangun rumah tangga yang harmonis. Perubahan sosial dan perkembangan 

hukum di berbagai negara Muslim juga menunjukkan adanya fleksibilitas dalam 

penerapan kafa’ah. Jika dalam tradisi klasik kafa’ah sering menjadi syarat sah atau 

kelayakan dalam perkawinan, maka dalam konteks modern, konsep ini lebih 

bersifat anjuran untuk mewujudkan kesejahteraan rumah tangga, bukan sebagai 

syarat mutlak. Beberapa negara Muslim bahkan telah menyesuaikan konsep ini 

dalam regulasi hukum perkawinan untuk menekankan kesetaraan gender dan 

hak individu dalam memilih pasangan. Dengan demikian, dapat disimpulkan 

bahwa kafa’ah tetap relevan dalam perkawinan Islam, tetapi dengan pendekatan 

yang lebih inklusif dan kontekstual sesuai dengan perkembangan masyarakat. 

Kesetaraan yang paling utama dalam perkawinan adalah dalam hal keimanan 

dan akhlak, karena kedua faktor ini menjadi kunci utama dalam membangun 

rumah tangga yang harmonis dan langgeng. Oleh karena itu, pemahaman 

terhadap kafa’ah harus terus berkembang agar dapat diterapkan sesuai dengan 

kebutuhan umat Islam dalam berbagai konteks sosial yang berbeda. 



Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law 

Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

Deni Maulani 

18 

 

 

 

REFERENCES 
Atikah, Nur, Binti Jailan, Zuliza Binti, and Mohd Kusrin, ‘Compatibility (KAFA’AH) in 

Islamic Marriage: A Literature Review’, 2023 

<https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-i11/19167> 

Aulia, Mohamad Faisal, ‘Analisis Perbandingan Penerapan Hukum Keluarga Di Mesir 

Dan Di Indonesia’, Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan 

Islam, 2.2 (2022), 123–32 <https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327> 

Fatimah, Neng, ‘Konsep Kafaah Dalam Penentuan Calon Istri Kader Pondok (Studi 

Pada Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo)’, KALOSARA: Family Law 

Review, 3.1 (2023), 41 <https://doi.org/10.31332/kalosara.v3i1.5259> 

Habibi, Ahmad Rizza, and Sharia Faculity, ‘REORIENTATION OF RIGHTS AND 

DUTIES OF HUSBAND AND WIFE (Analitical Studies of Compilation of Islamic 

Law on Abdullah Saeed’s Progressive Islamic Thought)’, 2016 

Hermawan, Faza Pauzia, and Tajul Arifin, ‘Khulu: Tinjauan Menurut Hadits Bukhori 

Dan Pasal 148 KHI’, Al Fuadiy : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6.1 (2024), 42–58 

<https://doi.org/10.55606/af.v6i1.912> 

Muklisin, ‘The Kafaah Concept Of The Sakinah Family In Muslim’, 10.1 (2023), 148–64 

Muzakki, Ahmad, and Himami Hafshawati, ‘Kedudukan Dan Standarisasi Kafaah 

Dalam Pernikahan Perspektif Ulama Madzhab Empat’, Asy-Syari’ah : Jurnal 

Hukum Islam, 7.1 (2021), 19–38 <https://doi.org/10.55210/ASSYARIAH.V7I1.429> 

Pastner, Carroll McC., and Fatima Mernissi, ‘Beyond the Veil: Male-Female Dynamics 

in a Modern Muslim Society’, Anthropological Quarterly, 51.1 (1978), 87 

<https://doi.org/10.2307/3317130> 

Rizqi, Hasnia, Ramdan Fawji, and Yandi Maryandi, ‘Tinjauan Fikih Munakahat 

Terhadap Konsep Kafaah Menurut Pendapat Habaib’, 2019 

Rochadi, Daffanza Azriel, and Sulastri Sulastri, ‘Pembatalan Perkawinan Yang 

Perkawinannya Telah Putus Akibat Kematian Dalam Keadaan Poligami Tidak 

Tercatat’, Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17.6 (2023), 4157 

<https://doi.org/10.35931/aq.v17i6.2860> 

Sunarto, Muhammad Zainuddin, and Mohamad Syariful Umam, ‘Implikasi Kafaah 

Terhadap Maraknya Pernikahan Dini’, PALAPA, 11.1 (2023), 391–406 

<https://doi.org/10.36088/PALAPA.V11I1.2836> 

Suprayogi, Rizqi, ‘Reformasi Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia’, Indonesia Journal 

of Business Law, 2.1 (2023), 29–37 <https://doi.org/10.47709/ijbl.v2i1.1962> 


