Rarabi: Journal Of Islamic Marriage and Civil Law
ISSN: xxxxx (Online) xxxxx (Print)

Email: rarabi@uinsgd.ac.id

http://journal. uinsgd.ac.id/Index.php/rarabi
Volume 1, Nomor 1 (2025)

RELEVANSI KONSEP KAFA’AH DALAM PERKAWINAN
ISLAM: STUDI LITERATUR TERHADAP PERSPEKTIF KLASIK

DAN MODERN

Deni Maulani Hidayat
STAI Baitul Argam Al-Islamy Bandung
Korespondensi: denimaulanihidayat@gmail.com

ABSTRACT: The concept of kafa'ah in Islamic marriage is one aspect that is
taken into consideration in choosing a life partner. Kafa'ah or equality in social,
economic, and religious aspects has been debated among classical and modern
scholars. This study aims to analyse the relevance of the concept of kafa'ah in
Islamic marriage based on a literature study of the views of classical and modern
scholars and its implications in the practice of contemporary Muslim society. This
research uses the library research method by examining various primary and
secondary sources, such as classical figh books, scientific journals, and fatwas of
scholars related to kafa'ah in marriage. The analysis is done descriptively-
qualitatively to explore the development of thoughts on the concept of kafa'ah
from time to time. The results show that in the classical perspective, kafa'ah
emphasises equality in social status, descent and economy, while in the modern
perspective, kafa'ah emphasises religion and morals. In addition, some Muslim
countries have reconstructed this concept in the regulation of marriage law to
adapt it to more inclusive and fair social conditions. This research shows that
kafa'ah remains relevant in Islamic marriage, but with a more flexible and
contextualised approach in accordance with social changes. The main value in
kafa'ah today is more about equality in faith and morals, rather than rigid socio-
economic factors as emphasised in classical thought.

Keywords: Kafa'ah, Islamic Marriage, Literature Study, Classical Jurisprudence,
Modern Perspective.

ABSTRAK: Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam merupakan salah satu
aspek yang menjadi pertimbangan dalam pemilihan pasangan hidup. Kafa’ah
atau kesetaraan dalam aspek sosial, ekonomi, dan agama menjadi perdebatan di
kalangan ulama klasik dan modern. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis


mailto:rarabi@uinsgd.ac.id
http://journal/
mailto:denimaulanihidayat@gmail.com

Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

relevansi konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam berdasarkan studi literatur
terhadap pandangan ulama klasik dan modern serta implikasinya dalam praktik
masyarakat Muslim kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode library
research (studi kepustakaan) dengan menelaah berbagai sumber primer dan
sekunder, seperti kitab-kitab fikih klasik, jurnal ilmiah, serta fatwa ulama terkait
kafa’ah dalam perkawinan. Analisis dilakukan secara deskriptif-kualitatif untuk
menggali perkembangan pemikiran mengenai konsep kafa’ah dari masa ke masa.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa dalam perspektif klasik, kafa’ah lebih
menekankan pada kesetaraan dalam status sosial, keturunan, dan ekonomi,
sedangkan dalam perspektif modern, kafa’ah lebih ditekankan pada aspek agama
dan akhlak. Selain itu, beberapa negara Muslim telah merekonstruksi konsep ini
dalam regulasi hukum perkawinan untuk menyesuaikannya dengan kondisi
sosial yang lebih inklusif dan adil. Penelitian ini menunjukkan bahwa kafa’ah
tetap relevan dalam perkawinan Islam, tetapi dengan pendekatan yang lebih
fleksibel dan kontekstual sesuai dengan perubahan sosial. Nilai utama dalam
kafa’ah saat ini lebih mengarah pada kesetaraan dalam keimanan dan akhlak,
dibandingkan faktor sosial-ekonomi yang kaku sebagaimana yang ditekankan
dalam pemikiran klasik.

Kata Kunci: Kafa’ah, Perkawinan Islam, Studi Literatur, Fikih Klasik, Perspektif
Modern.

PENDAHULUAN

Perkawinan dalam Islam bukan sekadar ikatan lahiriah antara dua
individu, tetapi juga merupakan institusi sosial yang bertujuan untuk
menciptakan keluarga yang harmonis dan berlandaskan nilai-nilai agama. Salah
satu aspek penting yang sering dibahas dalam hukum perkawinan Islam adalah
konsep kafa’ah (kesetaraan) antara suami dan istri.! Secara historis, kafa’ah
menjadi pertimbangan utama dalam menentukan kelayakan pasangan dalam
perkawinan, terutama dalam hal status sosial, keturunan, ekonomi, dan agama.
Namun, dalam konteks masyarakat modern yang semakin inklusif dan egaliter,

relevansi kafa’ah sebagai syarat perkawinan mulai dipertanyakan.

Terdapat perbedaan signifikan antara pandangan ulama klasik dan ulama
kontemporer dalam memahami kafa’ah. Ulama klasik dari berbagai mazhab

menekankan bahwa kesetaraan antara calon pasangan harus diperhitungkan

1Neng Fatimah, ‘Konsep Kafaah Dalam Penentuan Calon Istri Kader Pondok (Studi Pada
Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo)’, KALOSARA: Family Law Review, 3.1 (2023), 41
<https://doi.org/10.31332/kalosara.v3i1.5259>.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

dalam aspek ekonomi, nasab, kebebasan (bukan budak), dan bahkan profesi
untuk menjaga keharmonisan rumah tangga dan status keluarga. Sementara itu,
dalam perspektif modern, banyak ulama menekankan bahwa kafa’ah lebih
berkaitan dengan kesetaraan dalam keimanan dan akhlak, bukan dalam aspek
sosial-ekonomi.? Pergeseran ini dipengaruhi oleh perubahan sosial, pendidikan,
serta perkembangan hukum Islam di berbagai negara Muslim yang semakin

menekankan prinsip kesetaraan dan keadilan gender.

Kegelisahan akademik muncul karena masih adanya perbedaan
pandangan dan praktik dalam penerapan kafa’ah di berbagai negara Muslim. Di
beberapa negara seperti Arab Saudi dan Yaman, kafa’ah masih dipertahankan
dalam hukum perkawinan dan menjadi faktor penting dalam persetujuan wali.
Sementara itu, di negara-negara seperti Tunisia dan Turki, konsep ini telah
ditinggalkan demi menegakkan prinsip kesetaraan dalam hukum perkawinan.
Di Indonesia, meskipun kafa’ah tidak disebutkan secara eksplisit dalam
Kompilasi Hukum Islam (KHI), realitas di masyarakat menunjukkan bahwa
pertimbangan status sosial dan ekonomi masih menjadi faktor utama dalam

proses perjodohan dan perkawinan.

Selain itu, perkembangan hukum Islam kontemporer menuntut
reinterpretasi terhadap konsep kafa’ah. Jika dalam fikih klasik kesetaraan dalam
status sosial dan ekonomi menjadi syarat utama, maka dalam konteks modern,
kesetaraan dalam agama, akhlak, dan kesiapan membangun rumah tangga yang
harmonis dianggap lebih penting. Hal ini menimbulkan pertanyaan akademik
lebih lanjut: bagaimana seharusnya hukum Islam merespons perubahan sosial
yang terus berkembang? Apakah kafa’ah masih memiliki dasar hukum yang
kuat, atau seharusnya ditafsirkan ulang agar lebih relevan dengan kebutuhan

masyarakat Muslim saat ini?

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji relevansi konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam dengan menelaah
perspektif klasik dan modern. Kajian ini akan mengeksplorasi perubahan
pandangan ulama dari masa ke masa serta bagaimana kafa’ah dipraktikkan
dalam berbagai sistem hukum Islam. Dengan menggunakan metode studi

literatur terhadap kitab-kitab fikih, jurnal akademik, serta regulasi hukum Islam

2 Muhammad Zainuddin Sunarto and Mohamad Syariful Umam, ‘Implikasi Kafaah
Terhadap Maraknya Pernikahan Dini’, PALAPA, 11.1 (2023), 391-406
<https://doi.org/10.36088/PALAPA.V1111.2836>.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

di beberapa negara, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman
yang lebih komprehensif tentang peran dan signifikansi kafa’ah dalam
membangun keluarga yang harmonis sesuai dengan perkembangan sosial dan

hukum Islam kontemporer.

Kajian mengenai konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam telah banyak
dilakukan oleh para akademisi, baik dari perspektif hukum Islam klasik maupun
dalam konteks hukum Islam kontemporer. Penelitian terdahulu secara umum
dapat dikelompokkan ke dalam dua pendekatan utama: pertama, kajian fikih
normatif yang berfokus pada pandangan ulama dari berbagai mazhab mengenai
kafa’ah; kedua, studi empiris yang menganalisis bagaimana konsep ini

dipraktikkan dalam masyarakat Muslim di berbagai negara.

Salah satu penelitian klasik yang sering menjadi rujukan adalah karya
Wahbah al-Zuhaili dalam kitab Figh al-Islami wa Adillatuhu, di mana ia
menguraikan bahwa kafa’ah merupakan faktor penting dalam perkawinan
menurut mayoritas mazhab, terutama dalam aspek keturunan, agama, profesi,
dan kekayaan. Al-Zuhaili berpendapat bahwa tujuan utama kafa’ah adalah
menjaga keharmonisan rumah tangga dan menghindari konflik yang dapat
muncul akibat perbedaan status sosial yang terlalu jauh. Namun, ia juga
mencatat bahwa dalam kondisi tertentu, kesetaraan dalam akhlak dan agama

dapat lebih diutamakan dibanding faktor lainnya.

Di sisi lain, penelitian kontemporer oleh Abdullah Saeed dalam Islamic
Thought: An Introduction menyoroti bahwa dalam masyarakat modern, banyak
ulama yang mulai menafsirkan kembali konsep kafa’ah.* Saeed menunjukkan
bahwa konsep ini lebih bersifat budaya daripada syariat yang mengikat,
sehingga relevansinya harus dievaluasi berdasarkan kondisi sosial masyarakat
Muslim saat ini. Ia menekankan bahwa prinsip keadilan dan kebebasan individu
dalam memilih pasangan harus lebih diutamakan daripada pertimbangan sosial-

ekonomi yang bersifat diskriminatif.

Beberapa penelitian empiris juga telah mengkaji bagaimana kafa’ah
dipraktikkan dalam berbagai sistem hukum nasional. Studi yang dilakukan oleh
Nurfadilah (2018) dalam jurnal Al-Ahkam menunjukkan bahwa di Indonesia,

3 Ahmad Rizza Habibi and Sharia Faculity, ‘'REORIENTATION OF RIGHTS AND
DUTIES OF HUSBAND AND WIFE (Analitical Studies of Compilation of Islamic Law on
Abdullah Saeed’s Progressive Islamic Thought)’, 2016.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

meskipun kafa’ah tidak secara eksplisit disebut dalam Kompilasi Hukum Islam
(KHI), praktik sosial menunjukkan bahwa faktor status sosial dan ekonomi
masih menjadi pertimbangan utama dalam perjodohan dan perkawinan. Hal ini
menunjukkan adanya kesenjangan antara regulasi hukum Islam di Indonesia

dengan praktik sosial masyarakatnya.

Penelitian lain oleh Fatima Mernissi dalam Beyond the Veil: Male-Female
Dynamics in Muslim Society (1991) menyoroti bahwa konsep kafa’ah sering kali
digunakan sebagai alat kontrol sosial terhadap perempuan, di mana perempuan
dengan status ekonomi atau pendidikan yang lebih tinggi sering menghadapi
tantangan dalam mencari pasangan yang dianggap “setara” menurut norma
sosial yang berlaku.* Hal ini menunjukkan bahwa kafa’ah bukan hanya sekadar

konsep fikih, tetapi juga memiliki implikasi gender yang perlu dikaji lebih lanjut.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena penelitian berfokus
pada kajian konseptual mengenai kafa’ah dalam perkawinan Islam, baik dari
perspektif klasik maupun modern. Data yang digunakan dalam penelitian ini
berupa data sekunder yang diperoleh dari berbagai sumber, termasuk kitab-
kitab fikih klasik dari berbagai mazhab, jurnal akademik, buku-buku hukum
Islam kontemporer, serta dokumen hukum yang mengatur tentang perkawinan
di negara-negara Muslim. Sumber primer dalam penelitian ini mencakup kitab-
kitab fikih utama seperti Al-Mabsuth karya Al-Sarakhsi (mazhab Hanafi), Al-
Mudawwanah karya Imam Malik (mazhab Maliki), Al-Umm karya Imam Syafi'i
(mazhab Syafi'i), serta Al-Mughni karya Ibn Qudamah (mazhab Hanbali).
Sementara itu, sumber sekunder terdiri dari penelitian terdahulu, artikel ilmiah,
serta regulasi hukum perkawinan seperti Kompilasi Hukum Islam (KHI) di
Indonesia dan hukum perkawinan di negara-negara Timur Tengah yang masih

menerapkan konsep kafa’ah dalam praktiknya.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi terhadap
berbagai literatur yang membahas konsep kafa’ah. Data yang telah dikumpulkan
kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis dan pendekatan
komparatif. Analisis deskriptif dilakukan untuk memahami perkembangan

pemikiran ulama klasik dan kontemporer mengenai kafa’ah dalam perkawinan

4 Carroll McC. Pastner and Fatima Mernissi, ‘Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in
a  Modern  Muslim  Society’, Anthropological Quarterly, 51.1 (1978), 87
<https://doi.org/10.2307/3317130>.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

Islam, sedangkan pendekatan komparatif digunakan untuk membandingkan
bagaimana konsep ini diterapkan dalam berbagai sistem hukum Islam di negara-
negara Muslim. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan pendekatan magqasid
al-syari’ah untuk mengevaluasi apakah konsep kafa’ah dalam hukum Islam masih
relevan dengan tujuan utama hukum Islam, yaitu menjaga keadilan,

kemaslahatan, dan keharmonisan dalam keluarga.

Dalam penelitian ini, terdapat beberapa batasan yang perlu diperhatikan.
Studi ini hanya berfokus pada kajian literatur tanpa melakukan penelitian
empiris terhadap praktik kafa’ah di masyarakat Muslim secara langsung. Oleh
karena itu, temuan dalam penelitian ini lebih bersifat konseptual dan teoretis.
Selain itu, penelitian ini menyoroti hukum Islam dalam perspektif fikih dan
hukum Islam modern tanpa mengkaji aspek sosiologis secara mendalam.
Meskipun demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
akademik dalam memahami relevansi kafa’ah dalam perkawinan Islam serta

menjadi dasar bagi penelitian lanjutan yang lebih empiris dan kontekstual.

PEMBAHASAN
Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam merupakan salah satu aspek yang

menjadi perhatian para ulama fikih dalam menentukan kesetaraan antara calon
suami dan istri. Kafa’'ah sering diartikan sebagai kesetaraan atau kecocokan
antara pasangan dalam aspek tertentu yang bertujuan untuk menjaga stabilitas
dan keharmonisan rumah tangga.® Dalam fikih klasik, mayoritas ulama dari
berbagai mazhab sepakat bahwa kafa’ah memiliki peran dalam menentukan
kelayakan pasangan, meskipun terdapat perbedaan dalam aspek-aspek yang
menjadi tolak ukur serta tingkat keharusan penerapannya.

Secara bahasa, kafa’ah berasal dari kata ka-fa-a, yang berarti kesetaraan,
kesepadanan, atau kecocokan. Dalam konteks perkawinan Islam, kafa’ah merujuk
pada kesetaraan antara laki-laki dan perempuan dalam berbagai aspek tertentu
yang dianggap penting untuk keberlangsungan pernikahan yang harmonis. Para
ulama fikih berpendapat bahwa kafa’ah bukan merupakan rukun atau syarat sah
perkawinan, tetapi lebih kepada aspek yang disunnahkan atau dianjurkan agar
rumah tangga tidak mengalami permasalahan akibat ketidaksepadanan antara
suami dan istri.

Dalam kitab-kitab fikih klasik, kafa’ah umumnya dikaitkan dengan

perlindungan hak perempuan dan keluarganya. Dalam hal ini, seorang wali

5 Muklisin, ‘The Kafaah Concept Of The Sakinah Family In Muslim’, 10.1 (2023), 148-64.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

memiliki hak untuk mempertimbangkan kafa’ah calon suami sebagai bentuk
perlindungan bagi perempuan yang berada dalam perwaliannya. Jika wali
menganggap calon suami tidak sekufu atau tidak setara dengan pihak
perempuan, ia dapat menolak pernikahan tersebut. Namun, dalam beberapa
mazhab, hak ini dapat gugur apabila perempuan yang bersangkutan dengan
sadar menerima pernikahan tanpa mempertimbangkan aspek kafa’ah.

Para ulama dari empat mazhab utama dalam Islam, yaitu Hanafi, Maliki,
Syafi'i, dan Hanbali, memiliki pandangan yang beragam mengenai aspek-aspek
yang menentukan kafa’ah dalam perkawinan.

Ulama Hanafi memandang kafa’ah sebagai suatu pertimbangan yang lebih
menekankan pada aspek sosial dan ekonomi. Menurut mereka, kafa'ah
diperlukan untuk mencegah penghinaan terhadap perempuan dan keluarganya
akibat perbedaan status sosial yang terlalu mencolok. Aspek-aspek yang
dipertimbangkan dalam kafa’ah menurut mazhab Hanafi meliputi agama, nasab
(keturunan), profesi, dan kemerdekaan (bukan budak). Dalam hal ini, mereka
menekankan bahwa seorang laki-laki harus setara atau lebih tinggi statusnya
dibanding perempuan agar perkawinan tidak menimbulkan masalah sosial.

Mazhab Maliki memiliki pandangan yang sedikit lebih fleksibel
dibandingkan mazhab Hanafi. Menurut ulama Maliki, kafa’ah dalam perkawinan
adalah hal yang bersifat relatif dan lebih menekankan pada aspek agama serta
akhlak daripada faktor sosial dan ekonomi. Mereka berpendapat bahwa jika
seorang laki-laki memiliki kesalehan yang tinggi, maka aspek status sosial dan
ekonomi menjadi kurang relevan dalam menentukan kafa’ah. Oleh karena itu,
dalam mazhab ini, seseorang yang berasal dari kalangan sosial lebih rendah
tetapi memiliki integritas keagamaan yang kuat tetap dianggap layak untuk
menikahi perempuan dari kelas sosial yang lebih tinggi.

Ulama Syatfi’'i memiliki pandangan yang hampir mirip dengan mazhab
Hanafi dalam menentukan kafa’ah. Mereka mempertimbangkan enam aspek
utama dalam menentukan kesetaraan antara calon suami dan istri, yaitu agama,
keturunan, profesi, kemerdekaan, kekayaan, dan fisik. Namun, mereka lebih
menekankan aspek keturunan dan status sosial sebagai elemen yang
menentukan dalam kafa’ah. Menurut pandangan Syafi’i, seorang laki-laki yang
memiliki status sosial lebih rendah dibanding calon istrinya dapat menyebabkan

pernikahan tersebut dianggap tidak layak oleh pihak keluarga perempuan,

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

sehingga wali memiliki hak untuk membatalkan perkawinan tersebut jika
merasa tidak ada kesetaraan yang cukup.®

Mazhab Hanbali memiliki pandangan yang lebih mendekati mazhab
Maliki dalam menilai kafa’ah. Mereka menganggap bahwa agama dan moralitas
merupakan aspek yang paling utama dalam menentukan kesetaraan dalam
perkawinan. Faktor-faktor sosial seperti kekayaan dan keturunan tetap
dipertimbangkan, tetapi tidak menjadi faktor yang menghalangi pernikahan jika
kedua belah pihak sepakat untuk melangsungkan pernikahan.

Terdapat perbedaan pandangan di kalangan ulama mengenai apakah
kafa’ah merupakan syarat yang wajib dipenuhi dalam pernikahan atau hanya
sebagai bentuk kehati-hatian dalam memilih pasangan. Sebagian ulama
berpandangan bahwa kafa’ah bersifat wajib untuk menjaga keharmonisan rumah
tangga dan mencegah konflik sosial yang bisa timbul akibat ketidaksepadanan
antara pasangan. Dalam hal ini, wali memiliki hak untuk menolak pernikahan
jika calon suami dianggap tidak sekufu dengan perempuan yang berada dalam
perwaliannya.

Ulama lain berpendapat bahwa kafa’ah hanyalah anjuran dan bukan
sesuatu yang mengikat secara hukum. Mereka menekankan bahwa faktor agama
dan akhlak jauh lebih penting daripada status sosial atau ekonomi, sehingga jika
pasangan memiliki keyakinan agama yang kuat dan perilaku yang baik, faktor
lainnya menjadi kurang relevan. Dalam praktiknya, konsep kafa’ah memiliki
implikasi yang luas dalam hukum perkawinan Islam. Di beberapa masyarakat
Muslim tradisional, kafa’ah masih dijadikan sebagai pertimbangan utama dalam
memilih pasangan hidup, sehingga seseorang yang dianggap tidak setara secara
ekonomi atau keturunan sering kali mengalami kesulitan dalam menikahi
pasangan yang berasal dari status sosial lebih tinggi.

Namun, di era modern, banyak ulama yang mulai mempertanyakan
relevansi kafa’ah dengan prinsip keadilan dalam Islam. Beberapa ulama
kontemporer berpendapat bahwa konsep ini lebih bersifat budaya daripada
ajaran syariat yang mengikat, sehingga perlu dilakukan reinterpretasi sesuai
dengan konteks sosial masyarakat saat ini. Dalam beberapa negara Muslim,
regulasi hukum perkawinan tidak lagi secara eksplisit mencantumkan kafa’ah

sebagai syarat yang harus dipenuhi dalam pernikahan, melainkan lebih

¢ Hasnia Rizqi, Ramdan Fawji, and Yandi Maryandi, ‘Tinjauan Fikih Munakahat
Terhadap Konsep Kafaah Menurut Pendapat Habaib’, 2019.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

menekankan pada prinsip kesepakatan dan kebebasan individu dalam memilih
pasangan. Meskipun konsep kafa’ah masih memiliki pengaruh dalam praktik
sosial, pandangan yang lebih moderat mulai berkembang, yaitu menekankan
bahwa perkawinan yang harmonis lebih ditentukan oleh kesamaan nilai, visi
kehidupan, dan tanggung jawab bersama dalam membangun keluarga yang

sakinah, mawaddah, dan rahmah. Oleh karena itu, dalam kajian hukum Islam

modern, diskursus tentang kafa’ah semakin bergeser dari aspek sosial-ekonomi
menuju pada aspek kesetaraan nilai dan akhlak dalam kehidupan rumah tangga.

Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam telah mengalami transformasi

seiring dengan perkembangan zaman, perubahan sosial, dan reinterpretasi
hukum Islam oleh ulama kontemporer. Dalam fikih klasik, kafa’ah atau
kesetaraan antara calon suami dan istri dianggap sebagai salah satu faktor
penting dalam menjaga keharmonisan rumah tangga dan status sosial keluarga.
Namun, dalam konteks modern, konsep ini mulai mengalami pergeseran makna
dan aplikasi, terutama dalam kaitannya dengan prinsip kesetaraan gender, hak
individu, serta perubahan sosial yang menuntut pendekatan yang lebih fleksibel
dalam perkawinan.

Perubahan sosial yang terjadi di berbagai negara Muslim telah membawa
dampak signifikan terhadap bagaimana kafa’ah dipahami dan diterapkan dalam
hukum perkawinan.” Jika dalam tradisi klasik kesetaraan dalam aspek
keturunan, status sosial, profesi, dan kekayaan dianggap penting untuk
menentukan kelayakan calon pasangan, maka dalam konteks modern, banyak
ulama dan pemikir Islam lebih menekankan pada aspek moralitas, akhlak, dan
tanggung jawab dalam berumah tangga. Faktor-faktor seperti keturunan dan
status ekonomi yang dulunya menjadi ukuran utama dalam menentukan
kecocokan pasangan mulai dianggap tidak lagi relevan dalam masyarakat yang
semakin egaliter dan terbuka.

Salah satu faktor utama yang menyebabkan transformasi konsep kafa’ah
adalah meningkatnya kesadaran akan kesetaraan gender dalam Islam. Dalam
pandangan modern, hak perempuan untuk memilih pasangan tanpa adanya
batasan sosial yang ketat mulai mendapat perhatian yang lebih besar. Jika dalam
tradisi klasik wali memiliki hak untuk menolak calon suami yang dianggap tidak

sekufu dengan perempuan yang berada dalam perwaliannya, maka dalam

7 Nur Atikah and others, ‘Compatibility (KAFA’AH) in Islamic Marriage: A Literature
Review’, 2023 <https://doi.org/10.6007/IJARBSS/v13-i11/19167>.

Deni Maulani




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

sistem hukum Islam modern, kebebasan perempuan untuk menentukan
pasangan hidupnya lebih diutamakan. Hal ini didukung oleh argumen bahwa
Islam secara prinsip memberikan kebebasan bagi individu untuk menentukan
jalan hidupnya, termasuk dalam memilih pasangan. Oleh karena itu,
pembatasan berdasarkan kafa’ah yang didasarkan pada faktor sosial dianggap
tidak sesuai lagi dengan semangat keadilan dalam Islam.

Selain itu, globalisasi dan interaksi antarbudaya juga telah membawa
perubahan besar dalam cara umat Islam memahami dan mengaplikasikan
konsep kafa’ah. Dahulu, perkawinan sering kali terjadi dalam lingkungan sosial
yang homogen, di mana seseorang biasanya menikah dengan individu dari
kelompok sosial atau etnis yang sama. Namun, di era modern, banyak umat
Islam yang menikah lintas budaya, etnis, bahkan negara, sehingga konsep kafa’ah
dalam bentuk klasiknya menjadi kurang relevan. Dalam konteks ini, banyak
ulama dan intelektual Muslim menekankan bahwa kafa’ah dalam perkawinan
seharusnya tidak lagi didasarkan pada perbedaan etnis, status sosial, atau
ekonomi, melainkan pada kesamaan nilai-nilai moral, visi kehidupan, serta
tanggung jawab bersama dalam membangun rumah tangga yang harmonis.

Dalam hukum Islam modern, banyak negara Muslim telah melakukan
reformasi terhadap aturan perkawinan dengan menghilangkan persyaratan
kafa’ah sebagai salah satu faktor utama dalam perkawinan. Beberapa negara
seperti Tunisia dan Turki, misalnya, telah menghapus konsep ini dalam regulasi
hukum perkawinan mereka, dengan menekankan bahwa pernikahan yang sah
adalah pernikahan yang didasarkan pada persetujuan kedua belah pihak tanpa
adanya batasan sosial yang mengikat. Di Indonesia, meskipun kafa’ah masih
disebut dalam beberapa literatur hukum Islam, namun dalam praktiknya tidak
lagi menjadi syarat mutlak dalam perkawinan. Kompilasi Hukum Islam (KHI)
di Indonesia lebih menekankan pada prinsip saling ridha dan kesepakatan dalam
perkawinan daripada pertimbangan kesetaraan berdasarkan faktor sosial dan
ekonomi.

Transformasi konsep kafa’ah juga dapat diamati dalam fatwa-fatwa dan
pendapat ulama kontemporer yang cenderung lebih fleksibel dalam memahami
hukum perkawinan. Banyak ulama yang berpendapat bahwa dalam konteks
modern, aspek utama yang harus diperhatikan dalam perkawinan bukanlah
status sosial atau keturunan, melainkan kesalehan, tanggung jawab, dan
kesediaan untuk membangun keluarga yang harmonis. Beberapa ulama bahkan

menganggap bahwa mempertahankan konsep kafa’ah dalam bentuk klasiknya

Deni Maulani

10




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

justru dapat menjadi penghalang bagi individu dalam menemukan pasangan
yang sesuai dengan nilai-nilai kehidupan mereka.

Pendekatan magasid al-syari’ah dalam kajian hukum Islam juga
memberikan perspektif baru dalam memahami kafa’'ah.® Jika tujuan utama
hukum Islam adalah untuk mewujudkan keadilan, kesejahteraan, dan
keharmonisan dalam kehidupan umat manusia, maka konsep kafa’ah seharusnya
tidak menjadi penghalang bagi individu untuk menikah berdasarkan cinta dan
kesepahaman. Dalam konteks ini, para pemikir hukum Islam modern
berpendapat bahwa yang lebih penting dalam perkawinan adalah bagaimana
pasangan mampu menjalankan perannya dengan baik dalam rumah tangga,
daripada mempertimbangkan aspek sosial yang bersifat materialistik.

Namun, meskipun konsep kafa’ah telah mengalami transformasi dalam
pemahaman hukum Islam modern, masih ada sebagian masyarakat Muslim
yang mempertahankan konsep ini dalam praktik sosial mereka. Dalam beberapa
komunitas Muslim, terutama yang masih kuat memegang adat dan tradisi,
kafa’ah tetap menjadi faktor utama dalam perkawinan. Di beberapa negara Timur
Tengah, misalnya, perkawinan sering kali masih mempertimbangkan faktor
kesetaraan dalam keturunan dan status sosial. Begitu pula di beberapa daerah di
Indonesia, adat masih berpengaruh dalam menentukan kelayakan calon
pasangan, meskipun tidak diatur secara formal dalam hukum negara.

Dinamika ini menunjukkan bahwa transformasi konsep kafa’ah dalam
perkawinan Islam modern masih menghadapi tantangan, terutama dari
masyarakat yang mempertahankan pandangan tradisional. Oleh karena itu,
diperlukan pendekatan yang lebih kontekstual dalam memahami dan
mengaplikasikan konsep ini agar sesuai dengan kebutuhan zaman tanpa
mengabaikan nilai-nilai dasar dalam Islam. Para ulama dan akademisi Muslim
perlu terus melakukan kajian dan reinterpretasi terhadap konsep ini agar dapat
memberikan solusi yang lebih inklusif dan relevan bagi masyarakat Muslim di
era modern.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa transformasi kafa’ah dalam
perkawinan Islam modern mencerminkan pergeseran dari pendekatan yang
berbasis status sosial dan ekonomi menuju pendekatan yang lebih menekankan

pada nilai-nilai moral, tanggung jawab, dan kesepahaman dalam membangun

8 Mohamad Faisal Aulia, “Analisis Perbandingan Penerapan Hukum Keluarga Di Mesir
Dan Di Indonesia’, Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan Islam, 2.2 (2022),
123-32 <https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327>.

Deni Maulani

11




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

rumah tangga. Konsep ini terus berkembang seiring dengan perubahan sosial
dan hukum di berbagai negara Muslim, dengan semakin banyaknya regulasi
yang mengutamakan kebebasan individu dalam menentukan pasangan hidup
mereka. Meskipun masih ada tantangan dalam menghapus sepenuhnya praktik
tradisional kafa’ah, arah perkembangan hukum Islam saat ini cenderung
mengarah pada pendekatan yang lebih humanis dan inklusif, sesuai dengan
tujuan utama hukum Islam dalam mewujudkan keadilan dan kesejahteraan bagi
umat manusia.

Penerapan Kafa’ah dalam Sistem Hukum Islam di Berbagai Negara

Konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam telah lama menjadi bagian dari
diskursus hukum Islam di berbagai negara. Meskipun tidak dianggap sebagai
rukun atau syarat sah pernikahan, kafa'ah tetap menjadi faktor yang
dipertimbangkan dalam beberapa sistem hukum Islam dan praktik sosial di
berbagai negara. Seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan sosial,
penerapan kafa’ah dalam hukum Islam pun mengalami pergeseran yang
signifikan. Beberapa negara masih mempertahankan prinsip ini dalam sistem
hukum mereka, sementara negara lain telah menghapus atau menyesuaikannya
dengan pendekatan yang lebih modern dan inklusif.

Di negara-negara yang menerapkan hukum Islam secara formal dalam
perundang-undangan mereka, kafa’ah sering kali masih menjadi pertimbangan
dalam hukum perkawinan. Misalnya, di beberapa negara Timur Tengah seperti
Arab Saudi, Yaman, dan sebagian wilayah di Pakistan, kafa’ah masih digunakan
sebagai dasar untuk menentukan kelayakan pasangan. Di negara-negara ini,
ketidaksetaraan dalam aspek sosial, ekonomi, atau keturunan dapat menjadi
alasan bagi seorang wali untuk menolak atau bahkan membatalkan suatu
pernikahan. Dalam beberapa kasus, pengadilan syariah di negara-negara
tersebut telah membatalkan pernikahan yang dianggap tidak memenuhi standar
kafa’ah, meskipun pasangan yang bersangkutan telah saling menyetujui
pernikahan tersebut.’

Arab Saudi, misalnya, masih mempertahankan penerapan kafa’ah dalam
sistem hukum Islam mereka. Dalam beberapa kasus, terdapat laporan bahwa

wali dari pihak perempuan dapat mengajukan keberatan atas pernikahan jika

9 Daffanza Azriel Rochadi and Sulastri Sulastri, ‘Pembatalan Perkawinan Yang
Perkawinannya Telah Putus Akibat Kematian Dalam Keadaan Poligami Tidak Tercatat’, Al
Qalam:  Jurnal ~ Illmiah  Keagamaan  Dan  Kemasyarakatan,  17.6  (2023), 4157
<https://doi.org/10.35931/aq.v17i6.2860>.

Deni Maulani

12




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

calon suami dianggap tidak sekufu dalam aspek sosial atau ekonomi. Dalam
beberapa kasus ekstrem, ada laporan tentang perempuan yang dipaksa untuk
bercerai oleh keluarganya karena suaminya dianggap tidak setara secara status
sosial. Meskipun terdapat upaya reformasi dalam hukum keluarga di Arab
Saudi, penerapan kafa’ah masih berakar kuat dalam norma sosial dan hukum
adat yang berlaku di negara tersebut.

Di Yordania dan Mesir, kafa’ah tetap diakui dalam hukum perkawinan,
tetapi penerapannya lebih fleksibel dibandingkan di negara-negara seperti Arab
Saudi atau Yaman. Dalam sistem hukum Yordania, misalnya, wali dapat
menolak pernikahan berdasarkan alasan kafa’ah, tetapi perempuan yang merasa
dirugikan memiliki hak untuk mengajukan gugatan ke pengadilan syariah.
Dalam beberapa kasus, pengadilan dapat memutuskan bahwa pernikahan tetap
sah jika pasangan tersebut secara sukarela menyetujuinya dan tidak ada faktor
lain yang dapat merugikan pihak perempuan.

Di negara-negara dengan sistem hukum Islam yang lebih modern, seperti
Tunisia, Maroko, dan Turki, konsep kafa’ah tidak lagi menjadi bagian dari hukum
perkawinan. Tunisia, misalnya, telah melakukan reformasi besar dalam hukum
keluarga sejak pertengahan abad ke-20 dengan menghapus aturan yang
berkaitan dengan kafa’ah dan memberikan kebebasan penuh kepada individu
dalam memilih pasangan hidup mereka.! Di bawah sistem hukum Tunisia,
pernikahan hanya memerlukan persetujuan dari kedua belah pihak yang akan
menikah tanpa adanya intervensi wali atau pertimbangan sosial yang mengikat.
Reformasi serupa juga terjadi di Maroko, di mana undang-undang keluarga
mereka lebih menekankan pada prinsip kesetaraan gender dan kebebasan
individu dalam menentukan pasangan.

Turki juga menjadi salah satu negara yang telah menghapus kafa’ah dari
sistem hukum mereka sejak penerapan hukum sipil pada era Mustafa Kemal
Atatiirk. Dengan adopsi hukum perdata berbasis Eropa, hukum perkawinan di
Turki tidak lagi mempertimbangkan faktor kesetaraan sosial atau ekonomi
dalam pernikahan. Perubahan ini sejalan dengan prinsip sekularisme yang
dianut oleh negara tersebut, di mana hukum agama tidak lagi menjadi dasar

dalam mengatur hubungan pernikahan dan keluarga.

10 Ahmad Muzakki and Himami Hafshawati, ‘Kedudukan Dan Standarisasi Kafaah
Dalam Pernikahan Perspektif Ulama Madzhab Empat’, Asy-Syari’ah : Jurnal Hukum Islam, 7.1
(2021), 19-38 <https://doi.org/10.55210/ASSYARIAH.V7I1.429>

Deni Maulani

13




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

Di Indonesia, kafa’ah tidak diatur secara eksplisit dalam Kompilasi
Hukum Islam (KHI), yang menjadi pedoman hukum keluarga bagi umat Islam
di Indonesia.!’ Dalam praktiknya, perkawinan di Indonesia lebih menekankan
pada prinsip kesepakatan antara calon suami dan istri, serta tidak mensyaratkan
adanya kesetaraan dalam status sosial atau ekonomi. Namun, dalam beberapa
komunitas adat dan praktik sosial, konsep kafa’ah masih memiliki pengaruh.
Beberapa keluarga masih mempertimbangkan faktor kesetaraan sosial dan
ekonomi dalam menentukan calon pasangan, meskipun secara hukum negara
tidak mengaturnya.

Di Malaysia, hukum perkawinan Islam diatur dalam Undang-Undang
Keluarga Islam di masing-masing negara bagian. Secara umum, konsep kafa’ah
tidak lagi menjadi syarat hukum dalam perkawinan, tetapi wali masih memiliki
peran dalam memberikan persetujuan terhadap pernikahan. Dalam beberapa
kasus, wali dapat mengajukan keberatan terhadap pernikahan jika merasa calon
suami tidak memenuhi kriteria tertentu, tetapi keputusan akhir tetap berada di
tangan pengadilan syariah.

Pakistan juga merupakan salah satu negara yang masih mempertahankan
unsur kafa’ah dalam hukum perkawinannya, meskipun dengan pendekatan yang
lebih fleksibel dibandingkan negara-negara seperti Arab Saudi atau Yaman.
Dalam sistem hukum Pakistan, wali memiliki hak untuk mengajukan keberatan
terhadap pernikahan berdasarkan kafa'ah, tetapi perempuan yang merasa
haknya dilanggar dapat mengajukan kasus ke pengadilan untuk menegakkan
hak mereka. Dalam beberapa kasus, pengadilan Pakistan telah mengambil
keputusan yang lebih progresif dengan membatalkan intervensi wali yang
menghalangi pernikahan berdasarkan alasan kafa'ah yang dianggap
diskriminatif.

Penerapan kafa’ah dalam sistem hukum Islam di berbagai negara
menunjukkan adanya variasi dalam memahami dan mengadaptasi konsep ini
sesuai dengan perubahan sosial dan kebijakan hukum di masing-masing negara.
Negara-negara dengan sistem hukum Islam yang lebih konservatif masih
mempertahankan kafa’ah sebagai faktor penting dalam perkawinan, sementara

negara-negara yang telah melakukan reformasi hukum cenderung menghapus

11 Faza Pauzia Hermawan and Tajul Arifin, ‘Khulu: Tinjauan Menurut Hadits Bukhori
Dan Pasal 148 KHI, Al Fuadiy: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6.1 (2024), 42-58
<https://doi.org/10.55606/af.v6i1.912>.

Deni Maulani

14




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

atau menyesuaikan konsep ini agar lebih sesuai dengan prinsip kesetaraan dan
kebebasan individu.

Secara keseluruhan, meskipun konsep kafa’ah masih ditemukan dalam
beberapa sistem hukum Islam, tren global menunjukkan adanya pergeseran
menuju pendekatan yang lebih fleksibel dan inklusif dalam hukum perkawinan
Islam. Banyak negara Muslim yang mulai menekankan aspek persetujuan dan
kesepakatan dalam perkawinan daripada mempertahankan sistem yang
membatasi pilihan individu berdasarkan status sosial dan ekonomi. Reformasi
ini mencerminkan upaya untuk menyeimbangkan antara tradisi Islam dan
tuntutan modernitas, serta memastikan bahwa hukum Islam tetap relevan dalam
konteks sosial yang terus berkembang.

Dengan demikian, transformasi dalam penerapan kafa’ah di berbagai
negara menunjukkan adanya dinamika antara ajaran klasik Islam dan tuntutan
zaman modern. Negara-negara Muslim terus berupaya mencari titik temu antara
norma tradisional dan prinsip kesetaraan dalam hukum perkawinan mereka.
Perubahan ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak bersifat statis, melainkan
selalu berkembang sesuai dengan kondisi sosial dan kebutuhan masyarakat
Muslim di berbagai belahan dunia.

Implikasi Transformasi Konsep Kafa’ah terhadap Hukum Perkawinan Islam

Transformasi konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam memiliki implikasi
yang signifikan terhadap hukum perkawinan Islam di berbagai negara.
Pergeseran dari pendekatan yang menekankan kesetaraan sosial, ekonomi, dan
keturunan menuju pendekatan yang lebih berfokus pada aspek moralitas,
tanggung jawab, dan kesepakatan individu dalam pernikahan mencerminkan
perkembangan hukum Islam yang lebih inklusif dan sesuai dengan tuntutan
zaman. Implikasi ini tidak hanya berdampak pada regulasi hukum perkawinan
di negara-negara Muslim tetapi juga pada dinamika sosial dalam masyarakat
Islam yang semakin terbuka terhadap perubahan.

Salah satu implikasi utama dari transformasi konsep kafa’ah adalah
semakin ditekankannya prinsip kebebasan individu dalam memilih pasangan
hidup. Dalam sistem hukum Islam modern, banyak negara telah menghapus
aturan yang mengharuskan kesetaraan status sosial dalam perkawinan dan
menggantikannya dengan regulasi yang lebih menekankan persetujuan kedua

belah pihak. Kebijakan ini memperkuat hak-hak perempuan untuk menentukan

Deni Maulani

15




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

pasangan hidup mereka tanpa adanya intervensi wali yang berlebihan.!
Reformasi ini juga selaras dengan prinsip keadilan dalam Islam yang menjamin
hak individu untuk menikah berdasarkan pertimbangan moral dan spiritual,
bukan sekadar faktor sosial yang bersifat materialistik.

Selain itu, perubahan konsep kafa’ah juga berdampak pada peran wali
dalam pernikahan. Dalam sistem hukum Islam klasik, wali memiliki
kewenangan untuk menolak pernikahan yang dianggap tidak sesuai dengan
standar kafa’ah. Namun, dalam sistem hukum Islam modern, peran wali semakin
terbatas pada aspek administratif dan perlindungan bagi calon pengantin
perempuan, tanpa memiliki hak absolut untuk menolak atau membatalkan
pernikahan yang telah disepakati oleh pasangan yang bersangkutan. Perubahan
ini memperkuat prinsip bahwa pernikahan adalah kontrak sosial yang
didasarkan pada persetujuan individu, bukan hanya keputusan keluarga atau
komunitas.

Implikasi lainnya adalah terjadinya perubahan dalam putusan
pengadilan syariah terkait sengketa perkawinan yang melibatkan isu kafa’ah. Di
beberapa negara yang masih mempertahankan prinsip ini dalam hukum mereka,
pengadilan syariah sering kali menghadapi dilema dalam menyeimbangkan
antara tradisi Islam dan hak individu. Beberapa pengadilan telah mengadopsi
pendekatan yang lebih fleksibel dengan menolak intervensi wali dalam
pernikahan yang telah mendapat persetujuan dari kedua pasangan. Dalam
beberapa kasus, pengadilan bahkan telah membatalkan perceraian paksa yang
didasarkan pada alasan ketidaksetaraan status sosial pasangan.

Transformasi konsep kafa’ah juga berimplikasi pada norma sosial dalam
masyarakat Muslim. Di banyak komunitas, terutama yang masih memegang
teguh adat dan tradisi, pergeseran ini tidak selalu diterima dengan mudah.
Beberapa keluarga masih mempertahankan pandangan bahwa kesetaraan dalam
status sosial, ekonomi, dan keturunan adalah faktor yang penting dalam
perkawinan. Oleh karena itu, meskipun hukum negara telah menghapus atau
menyesuaikan konsep kafa’ah, praktik sosial yang mempertahankan prinsip ini
masih ditemukan dalam berbagai bentuk. Hal ini menunjukkan bahwa
perubahan hukum tidak selalu langsung mengubah budaya masyarakat,

sehingga diperlukan edukasi dan sosialisasi yang lebih luas untuk memastikan

12 Rizqi Suprayogi, ‘Reformasi Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia’, Indonesia Journal
of Business Law, 2.1 (2023), 29-37 <https://doi.org/10.47709/ijbl.v2i1.1962>.

Deni Maulani

16




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

bahwa masyarakat memahami konsep perkawinan yang lebih inklusif dan adil
sesuai dengan semangat Islam.

Secara keseluruhan, transformasi konsep kafa’ah dalam hukum
perkawinan Islam membawa dampak yang luas terhadap regulasi hukum, peran
wali, putusan pengadilan, dan dinamika sosial dalam masyarakat Muslim.
Pergeseran ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki fleksibilitas untuk
menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman tanpa mengabaikan nilai-nilai
fundamental yang menjunjung tinggi keadilan dan kesejahteraan dalam
perkawinan. Oleh karena itu, pendekatan yang lebih kontekstual dan berbasis
magqasid al-syari’ah diperlukan untuk memastikan bahwa hukum perkawinan
Islam tetap relevan dan mampu memberikan solusi yang lebih adil bagi umat

Islam di era modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil studi literatur, konsep kafa’ah dalam perkawinan Islam
mengalami perkembangan dari perspektif klasik hingga modern. Dalam
pemikiran ulama klasik, kafa’ah ditekankan pada kesetaraan status sosial,
keturunan, ekonomi, dan agama untuk menjaga keseimbangan dalam rumah
tangga dan kehormatan keluarga. Namun, dalam perspektif ulama modern,
kafa’ah lebih ditekankan pada aspek keimanan, akhlak, dan kemampuan
membangun rumah tangga yang harmonis. Perubahan sosial dan perkembangan
hukum di berbagai negara Muslim juga menunjukkan adanya fleksibilitas dalam
penerapan kafa’ah. Jika dalam tradisi klasik kafa’ah sering menjadi syarat sah atau
kelayakan dalam perkawinan, maka dalam konteks modern, konsep ini lebih
bersifat anjuran untuk mewujudkan kesejahteraan rumah tangga, bukan sebagai
syarat mutlak. Beberapa negara Muslim bahkan telah menyesuaikan konsep ini
dalam regulasi hukum perkawinan untuk menekankan kesetaraan gender dan
hak individu dalam memilih pasangan. Dengan demikian, dapat disimpulkan
bahwa kafa’ah tetap relevan dalam perkawinan Islam, tetapi dengan pendekatan
yang lebih inklusif dan kontekstual sesuai dengan perkembangan masyarakat.
Kesetaraan yang paling utama dalam perkawinan adalah dalam hal keimanan
dan akhlak, karena kedua faktor ini menjadi kunci utama dalam membangun
rumah tangga yang harmonis dan langgeng. Oleh karena itu, pemahaman
terhadap kafa’ah harus terus berkembang agar dapat diterapkan sesuai dengan

kebutuhan umat Islam dalam berbagai konteks sosial yang berbeda.

Deni Maulani

17




Rarabi: Journal of Islamic Marriage and Civil Law
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

REFERENCES

Atikah, Nur, Binti Jailan, Zuliza Binti, and Mohd Kusrin, ‘Compatibility (KAFA’AH) in
Islamic Marriage: A Literature Review’, 2023
<https://doi.org/10.6007/[JARBSS/v13-i11/19167>

Aulia, Mohamad Faisal, ‘Analisis Perbandingan Penerapan Hukum Keluarga Di Mesir
Dan Di Indonesia’, Al-Ahwal Al-Syakhsiyyah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Peradilan
Islam, 2.2 (2022), 123-32 <https://doi.org/10.15575/as.v2i2.14327>

Fatimah, Neng, ‘Konsep Kafaah Dalam Penentuan Calon Istri Kader Pondok (Studi
Pada Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo)’, KALOSARA: Family Law
Review, 3.1 (2023), 41 <https://doi.org/10.31332/kalosara.v3i1.5259>

Habibi, Ahmad Rizza, and Sharia Faculity, 'REORIENTATION OF RIGHTS AND
DUTIES OF HUSBAND AND WIFE (Analitical Studies of Compilation of Islamic
Law on Abdullah Saeed’s Progressive Islamic Thought)’, 2016

Hermawan, Faza Pauzia, and Tajul Arifin, ‘Khulu: Tinjauan Menurut Hadits Bukhori
Dan Pasal 148 KHYI', Al Fuadiy : Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6.1 (2024), 42-58
<https://doi.org/10.55606/af.v6i1.912>

Muklisin, “The Kafaah Concept Of The Sakinah Family In Muslim’, 10.1 (2023), 148-64

Muzakki, Ahmad, and Himami Hafshawati, ‘Kedudukan Dan Standarisasi Kafaah
Dalam Pernikahan Perspektif Ulama Madzhab Empat’, Asy-Syari’ah : Jurnal
Hukum Islam, 7.1 (2021), 19-38 <https://doi.org/10.55210/ASSYARIAH.V711.429>

Pastner, Carroll McC., and Fatima Mernissi, ‘Beyond the Veil: Male-Female Dynamics
in a Modern Muslim Society’, Anthropological Quarterly, 51.1 (1978), 87
<https://doi.org/10.2307/3317130>

Rizqi, Hasnia, Ramdan Fawji, and Yandi Maryandji, ‘Tinjauan Fikih Munakahat
Terhadap Konsep Kafaah Menurut Pendapat Habaib’, 2019

Rochadi, Daffanza Azriel, and Sulastri Sulastri, ‘Pembatalan Perkawinan Yang
Perkawinannya Telah Putus Akibat Kematian Dalam Keadaan Poligami Tidak
Tercatat’, Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17.6 (2023), 4157
<https://doi.org/10.35931/aq.v17i6.2860>

Sunarto, Muhammad Zainuddin, and Mohamad Syariful Umam, ‘Implikasi Kafaah
Terhadap Maraknya Pernikahan Dini’, PALAPA, 11.1 (2023), 391-406
<https://doi.org/10.36088/PALAPA.V1111.2836>

Suprayogi, Rizqi, ‘Reformasi Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia’, Indonesia Journal
of Business Law, 2.1 (2023), 29-37 <https://doi.org/10.47709/ijbl.v2i1.1962>

Deni Maulani

18




