SIDIK JARI DALAM PERSPEKTIF HADIS

Idris Siregar
Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
idrissiregar@uinsu.ac. id

ABSTRAK

Penelitian ini membahas keterkaitan antara ajaran Islam tentang penciptaan manusia dan
penemuan ilmiah modern mengenai keunikan sidik jari, serta implementasinya dalam
sistem biometrik, khususnya pada sistem absensi di lingkungan akademik. Al-Qur’an,
khususnya Surah Al-Qiyamah ayat 4, memberikan isyarat jelas tentang kemampuan Allah
dalam menyusun kembali ujung jari manusia, yang dalam kajian tafsir diinterpretasikan
sebagai pengakuan terhadap identitas biologis yang unik dan permanen. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan menggabungkan studi kepustakaan
terhadap ayat dan hadis serta wawancara lapangan terhadap tiga responden di Universitas
Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU) yang berinteraksi langsung dengan sistem absensi
sidik jari. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam tidak hanya mendukung penemuan
ilmiah tentang sidik jari, tetapi juga membuka ruang untuk pemanfaatan teknologi tersebut
sebagai bentuk apresiasi terhadap tanda-tanda kekuasaan Allah. Kendala teknis seperti luka
pada sidik jari menjadi bukti ilmiah bahwa struktur identitas manusia sangat rinci dan
tersimpan secara permanen. Penelitian ini menguatkan pentingnya integrasi antara wahyu
dan sains dalam memahami dan mengelola aspek kehidupan modern.

Kata Kunci: Sidik jari, Al-Qur’an, hadis, biometrik, penciptaan manusia

PENDAHULUAN

Penciptaan manusia adalah salah satu tema utama dalam Al-Qur’an dan hadis.
Allah SWT menegaskan bahwa manusia adalah ciptaan yang sempurna, diberi akal, hati,
dan tanggung jawab moral untuk menjadi khalifah di muka bumi. Keistimewaan manusia
tidak hanya terletak pada aspek spiritual dan intelektualnya, tetapi juga pada aspek biologis
yang diciptakan dengan sangat teliti dan kompleks. Salah satu aspek biologis yang
menakjubkan adalah sidik jari, yang menjadi simbol keunikan setiap individu.
Dalam Al-Qur’an, Allah SWT berfirman:

A0 (g3 o) Ll (sl LB
Artinnya: Bahkan (Kami mampu) menyusun (kembali) ujung-ujung jarinya (bananah)."
(QS. Al-Qiyamah: 4)



Ayat ini mengandung makna ilmiah yang dalam, bahwa ujung jari manusia yang
tampak sederhana ternyata menyimpan struktur identitas unik yang tidak dimiliki makhluk
lain, bahkan oleh saudara kembar sekalipun. Pola sidik jari ini mulai terbentuk sejak janin
berusia sekitar tiga bulan dan tetap tidak berubah seumur hidup.

Fenomena ini mendapat perhatian besar dari ilmuwan dalam bidang biometri dan
identifikasi forensik. Di sisi lain, para ulama tafsir memahami isyarat ayat ini sebagai bukti
kebesaran Allah dalam menciptakan manusia secara individual dan rinci. Dengan
demikian, sidik jari tidak hanya menjadi bukti ilmiah, tetapi juga menjadi refleksi dari
keagungan penciptaan dalam pandangan Islam.!

Lebih jauh lagi, pemahaman tentang sidik jari dapat memperluas cakrawala
berpikir umat Islam dalam memadukan antara wahyu dan ilmu pengetahuan. Dalam
konteks ini, kajian integratif menjadi penting untuk menjembatani antara teks-teks wahyu
dengan temuan-temuan ilmiah kontemporer. Maka dari itu, tulisan ini bertujuan untuk
mengeksplorasi bagaimana keajaiban sidik jari dapat dipahami melalui perspektif Al-

Qur’an dan hadis, serta didialogkan dengan pendekatan ilmiah modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif yang bertujuan untuk
menggali makna dan keterkaitan antara ajaran Islam tentang penciptaan manusia,
khususnya dalam Al-Qur’an dan hadis, dengan temuan ilmiah modern mengenai sidik jari.
Metode penelitian yang digunakan adalah gabungan antara studi kepustakaan dan
penelitian lapangan, guna menghasilkan analisis yang integratif antara wahyu dan ilmu
pengetahuan. Melalui studi kepustakaan, peneliti mengumpulkan data primer dari ayat-
ayat Al-Qur’an, seperti Surah Al-Qiyamah ayat 4, serta hadis-hadis Nabi Muhammad SAW
yang berbicara tentang kebangkitan jasmani melalui tulang sulbi. Ayat dan hadis ini
kemudian dianalisis menggunakan pendekatan tafsir klasik dan kontemporer, seperti karya
Fakhruddin ar-Razi, Quraish Shihab, serta berbagai penelitian ilmiah tentang biometrik dan

embriologi sidik jari. Selain itu, peneliti juga menelaah referensi dari literatur ilmiah

! Thsan Nurmansyah and Nur Rahma Dana, “Dialektika Tafsir Dan Kemajuan Pengetahuan Sidik
Jari Dalam Al- Qur’an: Aplikasi Kontekstual Abdullah Saeed Thsan” 2, no. 2 (2024): 3-5.



modern untuk mendalami fenomena sidik jari dari aspek biologi, neurologi, dan teknologi
forensik.

Untuk melengkapi analisis teoritik tersebut, peneliti juga melakukan penelitian
lapangan secara terbatas di Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU) guna
mengamati penerapan sistem absensi berbasis sidik jari dan respon pengguna terhadapnya.
Wawancara dilakukan secara langsung kepada tiga informan, yaitu seorang dosen
pengguna aktif sistem absensi, seorang mahasiswa yang pernah mengalami kegagalan
absensi akibat luka pada jari, dan seorang staf teknis bagian kepegawaian yang

bertanggung jawab terhadap pengelolaan sistem biometrik di kampus.

SIDIK JARI DALAM KAJIAN ALQURAN
Allah SWT berfirman dalam Surah Al-Qiyamah:

A5 gz o e G ya
Artinnya: Bahkan (Kami mampu) menyusun (kembali) ujung-ujung jarinya (bananah)."
(QS. Al-Qiyamah: 4)

Ayat ini menjadi indikator kuat bahwa setiap detail tubuh manusia, termasuk ujung
jari, merupakan ciptaan yang diperhitungkan secara rinci oleh Allah. Menurut para mufasir
seperti Fakhruddin ar-Razi, penggunaan kata ‘banan’ menunjukkan kesempurnaan ciptaan
Allah yang bahkan menyangkut struktur paling kecil pada tubuh manusia.?

Menurut Prof. M. Quraish Shihab, ayat ini merupakan bantahan atas sikap orang
kafir yang mengingkari kebangkitan jasmani setelah kematian. Dalam Tafsir al-Misbah, ia
menjelaskan bahwa Allah menggunakan kata bananah (ujung jari) sebagai simbol bagian
tubuh paling kecil namun sangat kompleks dan khas, untuk menunjukkan betapa detail dan
sempurnanya kemampuan Allah dalam menciptakan kembali manusia. Quraish Shihab
menekankan bahwa pemilihan "ujung jari" bukan hanya karena posisinya yang ekstrem

(paling ujung), tetapi karena sidik jari adalah identitas unik setiap manusia yang tidak sama

2 Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir (Matba‘at al-Bahiyyah al-Mishriyyah, 1911).



antara satu dengan lainnya. Maka, jika Allah mampu mengembalikan bagian sekecil dan
seunik itu, tentu Dia lebih mampu lagi menghidupkan kembali seluruh tubuh manusia.®

Sementara itu, Syaikh Muhammad Al-Tantawi Jauhari dalam Al-Jawahir fi Tafsir
al-Qur’an al-Karim memberikan penekanan yang lebih kuat pada aspek ilmiah ayat ini. la
menjelaskan bahwa penggunaan kata bananah dalam ayat tersebut menjadi isyarat ilmiah
atas keunikan pola sidik jari manusia, yang bahkan belum dikenal oleh manusia pada
zaman diturunkannya Al-Qur’an. Dalam analisisnya, Tantawi menyatakan bahwa tidak ada
satu pun manusia yang memiliki pola sidik jari yang sama, bahkan kembar identik
sekalipun. Oleh karena itu, penyebutan ujung jari dalam konteks kebangkitan jasmani
adalah bentuk tantangan ilmiah sekaligus mukjizat bahasa, yang menunjukkan bahwa Al-
Qur’an telah lebih dulu menyentuh aspek genetika dan identitas manusia jauh sebelum
penemuan ilmiah modern.*

Sidik jari merupakan guratan-guratan halus yang terbentuk sejak janin berusia tiga
belas minggu dan bersifat permanen seumur hidup. Bahkan pada kembar identik, pola sidik
jari tetap berbeda. Menurut Ben Adrian dalam bukunya Amazing Fingerprint, guratan
tersebut terbentuk dari lapisan kulit dan membentuk pola tertentu yang sangat khas pada
ujung jari tangan dan kaki. Penelitian membuktikan bahwa sidik jari tidak akan berubah
seiring waktu, berbeda dengan bagian tubuh lain yang bisa mengalami perubahan. Inilah
sebabnya sidik jari menjadi alat penting dalam identifikasi manusia, baik dalam bidang
forensik, administrasi kependudukan, maupun pendidikan.

Menariknya, Al-Qur’an telah mengisyaratkan fenomena ini jauh sebelum sains
menemukan fakta tersebut. Dalam Surah Al-Qiyamah ayat 3—4 disebutkan: "Apakah
manusia mengira bahwa Kami tidak akan mengumpulkan (kembali) tulang-belulangnya?
Bahkan, Kami mampu menyusun (kembali) jari-jemarinya dengan sempurna.” Ayat ini
turun sebagai respons terhadap keraguan kaum Kkafir terhadap kebangkitan setelah
kematian. Mereka mempertanyakan kemampuan Allah dalam menghidupkan kembali

3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: Lentera
Hati, 2005).

4 Muhammad Tantawi Jauhari, Al-Jawdhir FT Tafsir AlI-Qur’an Al-Karim, Jilid 27 (Kairo: Al-
Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra, 1931).



tulang-tulang yang telah hancur. Maka, Allah menegaskan kuasa-Nya bukan hanya
menghidupkan, tapi juga menyusun kembali detail tubuh hingga ke ujung jari.®

Dalam perspektif tafsir ilmiah, seperti dijelaskan oleh Humayra’ Nafisah Mar’atul
Latif dalam skripsinya “Sidik Jari dalam Alquran Perspektif Tafsir 1lmi Kementerian
Agama RI”, disebutkan bahwa sidik jari terbentuk sempurna lima bulan sebelum bayi lahir.
Pembentukannya berkaitan dengan sistem kerja otak dan saraf tulang belakang. Oleh
karena itu, sidik jari menjadi bukti tak terbantahkan akan kesempurnaan penciptaan
manusia. Dalam konteks pendidikan, sidik jari bahkan digunakan sebagai alat pengukur
kecerdasan murni yang belum dipengaruhi oleh faktor lingkungan, berbeda dengan 1Q
yang dipengaruhi pengalaman dan pengasuhan.

Beberapa mufasir kontemporer seperti M. Quraish Shihab, ‘Ali Ash-Shabuni, dan
Thantawi Jauhari memahami istilah bananah dalam Surah Al-Qiyamah sebagai sidik jari,
bukan sekadar jari-jemari biasa. Quraish Shihab, dalam Tafsir Al-Misbah, menyatakan
bahwa bananah adalah struktur tulang dan jaringan halus pada ujung jari yang memiliki
berbagai manfaat luar biasa. Tafsir ini semakin menguatkan hubungan antara ayat Al-
Qur’an dengan realitas ilmiah modern.®

Dengan demikian, keunikan sidik jari bukan hanya menunjukkan kecanggihan
biologis tubuh manusia, tetapi juga menjadi salah satu tanda kekuasaan Allah yang terekam
dalam Al-Qur’an. Integrasi antara wahyu dan ilmu pengetahuan menjadi penting dalam
mengkaji lebih dalam tentang makna penciptaan manusia. Kajian ini hadir untuk

memperkuat pemahaman tersebut.

SIDIK JARI DALAM KAJIAN HADIS

Meskipun hadis-hadis Nabi Muhammad SAW tidak secara eksplisit menyebutkan
sidik jari, namun terdapat isyarat kuat mengenai proses penciptaan dan kebangkitan
manusia. Salah satu hadis menyatakan bahwa seluruh tubuh manusia akan hancur kecuali
satu bagian, yaitu ‘ajbu al-dzanab (tulang sulbi). Dari tulang inilah manusia akan

dibangkitkan kembali pada hari kiamat.

5 Prof. Dr. Zaghlul al-Najjar, Keajaiban IImiah Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah (Pustaka Al-Kautsar
, jakarta, 2006).
6 tafsir alquran, “Sidik Jari Dalam Alquran,” https:/tafsiralquran.id/sidik-jari-dalam-alquran/, 2025.



F1slB, gl AR G lar e Q0 s O QB A ) o 5300A (o (8
Gshal: 16lE, Gl 0B 9134a Ggaadl: 1616, Eal: 0B slags Gl Bk Ul G
o) Gy iy (SRl ST a8 D B L) (a0 (1510 5, il 6

Al 235 (BT GE ) Al oo G3E A5 oaaly i V) (B V) $ ok

PO

Artinya: Dari Abu Hurairah radhiyallahu 'anhu, dia berkata: Rasulullah #bersabda:"Di
antara dua tiupan (sangkakala) itu ada empat puluh (waktu)."Mereka bertanya,
"Wahai Abu Hurairah, empat puluh apa? Hari?"la menjawab, "Aku enggan
(menentukan)."Mereka bertanya, "Empat puluh bulan?"la menjawab, "Aku
enggan."Mereka bertanya, "Empat puluh tahun?"la menjawab, "Aku
enggan."Kemudian Allah menurunkan hujan dari langit, lalu manusia tumbuh
sebagaimana tumbuhnya sayuran. Dan tidak ada bagian dari tubuh manusia yang
tidak hancur kecuali satu tulang, yaitu ‘ajbu al-dzanab (tulang sulbi atau tulang

ekor).Darinya manusia akan disusun kembali pada hari kiamat."(HR.Muslim).’

Hadis Nabi Muhammad SAW yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah radhiyallahu
‘anhu menyebutkan bahwa di antara dua tiupan sangkakala terdapat rentang waktu selama
empat puluh (tanpa kepastian apakah hari, bulan, atau tahun). Rasulullah SAW
menjelaskan bahwa setelah tiupan kedua, Allah akan menurunkan hujan dari langit, dan
manusia akan tumbuh dari tanah sebagaimana tumbuhan tumbuh, dengan tulang ekor (ajbu
al-dzanab) sebagai titik awal penciptaan kembali. Dalam hadis disebutkan bahwa seluruh
tubuh manusia akan hancur kecuali tulang tersebut, dan darinya manusia akan disusun
kembali pada hari kiamat.
Penafsiran terhadap hadis ini mendapat perhatian dari ulama besar seperti Imam An-
Nawawi. Dalam Syarh Shahih Muslim, beliau menjelaskan bahwa maksud hadis ini adalah
penegasan bahwa kebangkitan manusia bersifat jasmani, bukan hanya ruhani. la juga

mengomentari sikap Abu Hurairah yang enggan menetapkan “empat puluh” sebagai

" muslim bin Hajjaj, Kitab Al-Fitan Wa Ashrat Al-Sa'ah, Bab Ma Bayna Al-Nafkhatayn, No. 2955,
n.d.



hari/bulan/tahun, sebagai bentuk adab ilmiah dan kehati-hatian dalam menyampaikan
perkara ghaib yang tidak dijelaskan secara pasti oleh Nabi Saw.®

Senada dengan itu, Ibnu Hajar al-° Asqalani dalam Fath al-Bari menjelaskan bahwa
ajbu al-dzanab adalah tulang kecil yang menjadi “benih” manusia, darinya manusia akan
diciptakan ulang. la menyamakan peran tulang itu dengan biji tanaman yang tumbuh
karena air hujan. Hal ini menunjukkan bahwa bagian tubuh manusia yang paling dasar akan
tetap ada, sebagai bentuk kekuasaan Allah dalam penciptaan kembali makhluk-Nya.®

Untuk menguji kebenaran makna hadis tersebut, seorang dokter bernama Dr.
Othman Al-Djilani bersama Syaikh Abdul Majid melakukan sebuah eksperimen ilmiah
pada bulan Ramadhan 1423 H (2002 M) di Yaman. Dalam percobaannya, mereka
memanggang tulang punggung beserta tulang sulbi menggunakan gas selama 10 menit
hingga benar-benar terbakar. Potongan tulang yang telah hangus tersebut kemudian
dimasukkan ke dalam kotak steril dan dibawa ke laboratorium terkenal di Sana’a, Yaman,
yaitu Al-Olaki Laboratory.

Analisis dilakukan oleh Dr. Al-Olaki, seorang profesor di bidang histologi dan
patologi di Universitas Sana’a. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sel-sel pada jaringan
tulang sulbi (coccyx) tetap bertahan meskipun telah melalui proses pembakaran ekstrem.
Yang terbakar hanyalah sel-sel otot, sumsum, dan jaringan lemak; sementara sel-sel tulang
sulbi tidak mengalami kerusakan berarti.*°

Temuan ini memperkuat kebenaran sabda Nabi SAW bahwa tulang sulbi
merupakan bagian tubuh yang tidak akan hancur, tidak dimakan tanah, dan tahan terhadap
kondisi ekstrem. Hal ini sekaligus memberikan bukti ilmiah bahwa ada bagian dari tubuh
manusia yang menyimpan identitas penciptaan secara permanen, sejalan dengan konsep

ilmiah mengenai keunikan dan keabadian sidik jari

ANALOGI ILMIAH TENTAG SIDIK JARI

8 Imam An-Nawaw, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim lbn Al-Hajjaj (beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1996).

% Ibnu Hajar Al-‘Asqalani, Fath Al-Bari Bi Syarh Shahih Al-Bukhari (BEIRUT: Dar al-Ma‘rifah,
1989).

10 Brainevo, “Https://Sidikjariindonesia.Com/Sejarah-Riset-Analisa-Sidik-Jari,” 2025.



Jika seseorang mengalami luka pada ujung jarinya, kulit yang tumbuh kembali akan
mengikuti pola sidik jari yang sama seperti sebelumnya. Fenomena ini menunjukkan
bahwa informasi biologis yang menentukan pola sidik jari tersimpan secara permanen
dalam sistem tubuh manusia. Hal ini sejalan dengan konsep bahwa memori penciptaan
manusia terjaga dalam struktur terdalam tubuh, seperti yang diyakini tersimpan dalam
tulang sulbi (coccyx). Dengan demikian, keunikan penciptaan manusia tidak hanya
tercermin dalam aspek spiritual dan intelektual, tetapi juga dalam struktur biologisnya yang
khas dan tidak dapat disalin.

Berbagai penelitian ilmiah telah menunjukkan bahwa pola sidik jari memiliki

korelasi erat dengan ekspresi genetik, khususnya yang berkaitan dengan perkembangan
sistem saraf pusat dan potensi kecerdasan. Studi awal mengenai identifikasi pola sidik jari
telah dilakukan sejak abad ke-18 oleh J.C.A. Mayer (1788), yang menyatakan bahwa tidak
ada dua individu yang memiliki sidik jari identik. Selanjutnya, John E. Purkinje (1823)
mengembangkan sistem klasifikasi pola sidik jari, dan penelitian ini dilanjutkan oleh Noel
Jaquin (1958) serta Beryl Hutchinson (1967) yang menulis buku Your Life in Your Hands,
yang mengaitkan pola sidik jari dengan aspek kepribadian. Beverly C. Jaegers (1974)
kemudian mengemukakan bahwa sidik jari dapat mencerminkan karakteristik psikologis
dan kecenderungan perilaku seseorang.!
Secara embriologis, pembentukan sidik jari dimulai sejak janin berusia sekitar 13 minggu
dan mencapai kesempurnaan pada usia kehamilan 24 minggu. Proses ini berlangsung
secara paralel dengan pembentukan sel-sel otak, yang menunjukkan adanya keterkaitan
erat antara pola sidik jari dan perkembangan sistem saraf. Menurut Al Gaan, seorang
praktisi dalam bidang fingerprint analysis, sidik jari bersifat tetap sepanjang hidup dan
tidak dapat diubah, sehingga menjadi identitas biologis yang sangat andal.*2

Perkembangan terbaru dalam kajian sidik jari menunjukkan bahwa metode analisis
dermatoglyphics dapat digunakan untuk mengidentifikasi tipe kecerdasan dan kepribadian
seseorang. Pendekatan ini mengintegrasikan ilmu dermatoglyphics, neurosains, dan
psikologi perilaku. Melalui riset berbasis data dari ratusan ribu sampel, ditemukan bahwa

pola-polasidik jari berasosiasi dengan kecenderungan perilaku tertentu, kondisi psikologis,

11 Harun Yahya, Keajaiban Penciptaan Manusia (Global Media Cipta Publishing,jakarta, 2003).
12 Brainevo, “Https:/Sidikjariindonesia.Com/Sejarah-Riset-Analisa-Sidik-Jari.”



bahkan potensi kelainan kesehatan. Dengan demikian, analisis sidik jari tidak hanya
berguna dalam konteks identifikasi biometrik, tetapi juga berkontribusi terhadap
pemahaman lebih lanjut mengenai aspek kognitif dan emosional manusia

IImu pengetahuan modern telah mengungkap keajaiban struktur tubuh manusia,
dan Islam membuka ruang bagi umatnya untuk menjelajah dan memahami tanda-tanda
kekuasaan Allah melalui sains. Wahyu bukanlah penghambat ilmu pengetahuan,
melainkan fondasi spiritual yang mengarahkan manusia untuk terus berpikir dan meneliti.
Dalam konteks ini, pemahaman terhadap sidik jari bukan hanya memperkaya wawasan
keilmuan, tetapi juga menguatkan keimanan.

Kemajuan teknologi digital saat ini memungkinkan penggunaan sidik jari dalam
berbagai aspek kehidupan, salah satunya sebagai sistem absensi berbasis biometrik di
lingkungan pendidikan. Di Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU), sistem
absensi menggunakan fingerprint scanner telah diterapkan dalam rangka efisiensi
kehadiran dosen dan mahasiswa. Penggunaan sidik jari sebagai sistem verifikasi identitas
menjadi contoh konkret pemanfaatan keunikan biologis manusia yang disebutkan dalam
Al-Qur’an dan Hadis. Dalam hal ini, teknologi tidak hanya digunakan untuk kemudahan
administratif, tetapi juga mencerminkan pengakuan terhadap tanda-tanda kebesaran Allah
yang termanifestasi dalam tubuh manusia. Oleh karena itu, penting untuk meninjau
efektivitas dan dinamika penggunaan sistem ini dalam praktik sehari-hari di kampus,
termasuk dalam situasi ketika terjadi gangguan pada identifikasi sidik jari.

Dalam penelitian ini, peneliti melakukan wawancara kepada tiga responden yang
berasal dari lingkungan UINSU: seorang dosen, seorang mahasiswa, dan seorang juru
masak dapur Di Ma’had Al-Jami’ah UINSU. Sistem absensi fingerprint diberlakukan tiga
responden ini dengan masing-masing luka yang ada ditanganya khusus pada jarinya.

Responden pertama, seorang dosen, menyampaikan bahwa sistem absensi sidik jari
sangat membantu dalam mencatat kehadiran dengan cepat dan akurat. la sempat
mengalami insiden kecil saat jarinya sedikit tergores hingga mengeluarkan darah dan
membuat pola sidik jari tidak terbaca. Namun, setelah pendarahan berhenti dan luka
mengering, alat pemindai kembali dapat mengenali sidik jarinya tanpa masalah.

Responden kedua, seorang mahasiswa, menceritakan pengalamannya ketika

terjatuh dari sepeda motor dan mengalami luka berdarah cukup parah di telapak tangan.



Meskipun dalam kondisi luka, ia mencoba membuka ponselnya dengan sensor sidik jari
dan berhasil.

Responden ketiga, seorang ibu dapur di Mahad Al-Jami’ah UINSU, mengalami
kecelakaan dapur yang menyebabkan luka bakar pada jarinya. Akibat luka tersebut, sidik
jarinya tidak dapat terbaca oleh alat absensi. Namun setelah beberapa waktu dan luka
bakarnya sembuh, pola sidik jarinya kembali dikenali oleh sistem dan ia bisa melakukan
absensi seperti biasa.

Temuan dari wawancara menunjukkan bahwa meskipun sistem absensi sidik jari
terkadang menghadapi kendala teknis akibat luka, goresan, atau luka bakar, pola sidik jari
manusia cenderung kembali seperti sediakala setelah kondisi fisik pulih. Ketiga responden
seorang dosen, mahasiswa, dan staf dapur mengalami gangguan pemindaian akibat luka di
jari mereka, namun setelah proses penyembuhan, alat fingerprint kembali dapat membaca
sidik jari mereka dengan akurat. Hal ini menunjukkan bahwa pola sidik jari bersifat tetap dan
unik, serta tidak berubah secara permanen meskipun sempat mengalami kerusakan kuli

Masalah teknis yang muncul ketika terjadi luka pada sidik jari menjadi salah satu
isu penting dalam penerapan sistem absensi biometrik. Secara biologis, pola sidik jari
dibentuk oleh lapisan kulit yang disebut dermal papillae yang berada di bawah permukaan
kulit. Jika terjadi luka ringan yang hanya mengenai lapisan luar kulit (epidermis), maka
pola sidik jari biasanya akan pulih dan kembali ke bentuk semula karena cetakan
biologisnya masih utuh. Namun, apabila luka mencapai lapisan yang lebih dalam, maka
proses pembentukan ulang sidik jari bisa terganggu, atau bahkan permanen berubah. Dalam
konteks ini, sistem absensi biometrik akan mengalami kesulitan dalam mengenali pola
sidik jari yang sudah tidak sesuai dengan data awal yang tersimpan.

Fenomena biologis ini semakin menguatkan kebenaran yang terkandung dalam
ayat dan hadis tentang penciptaan manusia. Bahwa keunikan struktur tubuh manusia,
termasuk sidik jari, telah menjadi perhatian wahyu ilahi jauh sebelum sains
menemukannya. Bahkan, ketika sidik jari mengalami luka dan tumbuh kembali dengan
pola yang sama, ini menunjukkan adanya memori biologis yang tertanam secara permanen
dalam tubuh manusia. Secara teologis, ini memperkuat pemahaman akan kekuasaan Allah
dalam menciptakan makhluk dengan struktur yang begitu rinci dan teratur. Dalam dunia

modern, hal ini memberi semacam justifikasi spiritual bahwa penggunaan teknologi



berbasis identitas biologis seperti biometrik bukan hanya alat teknis, tetapi juga bentuk

apresiasi terhadap ciptaan Tuhan.

KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkap bahwa sidik jari merupakan bagian dari tubuh manusia
yang memiliki nilai ilmiah dan teologis yang sangat tinggi. Dalam perspektif Al-Qur’an,
khususnya QS. Al-Qiyamah: 4, penggunaan istilah bananah atau ujung jari menegaskan
kemampuan Allah menciptakan manusia secara detail dan unik, yang dalam ilmu modern
dapat dibuktikan dengan keunikan pola sidik jari. Tafsir dari para ulama seperti Quraish
Shihab dan Tantawi Jauhari menegaskan bahwa ayat tersebut mengandung isyarat ilmiah
terhadap identitas biologis manusia yang bersifat permanen dan tidak dapat disamakan,
bahkan oleh kembar identik sekalipun.

Dalam perspektif hadis, konsep kebangkitan jasmani ditegaskan melalui hadis
tentang ‘ajbu al-dzanab (tulang sulbi), di mana Nabi Muhammad % menyebut bahwa dari
bagian tubuh tersebut manusia akan dibangkitkan kembali pada hari kiamat. Hal ini
menunjukkan eksistensi elemen inti penciptaan manusia yang tidak musnah, sebagaimana
ditunjukkan dalam eksperimen ilmiah modern oleh Dr. Othman Al-Djilani, yang
menemukan bahwa sel-sel tulang sulbi tetap bertahan meskipun dibakar dengan panas
ekstrem.

Penelitian lapangan di UINSU melalui tiga responden menunjukkan bahwa
meskipun sistem absensi sidik jari mengalami gangguan saat luka terjadi, pola sidik jari
tetap dapat terbaca kembali setelah luka sembuh. Ini memperkuat bukti bahwa pola sidik
jari bersifat tetap dan menyimpan memori biologis yang dalam, sehingga menjadi simbol
identitas individu yang tidak berubah. Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan
bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan tidak saling bertentangan, melainkan saling
melengkapi. Sidik jari yang selama ini dikenal sebagai alat identifikasi dalam teknologi
modern ternyata sudah diisyaratkan oleh wahyu Al-Qur’an dan hadis sejak lebih dari 14
abad yang lalu. Maka, pemanfaatan teknologi biometrik bukan hanya bersifat praktis, tetapi
juga merupakan bentuk penghargaan terhadap ciptaan Allah yang begitu detail dan

sempurna



DAFTAR PUSTAKA

Al-‘Asqalani, Ibnu Hajar. Fath Al-Bari Bi Syarh Shahih Al-Bukhari. BEIRUT: Dar al-
Ma‘rifah, 1989.

An-Nawaw, Imam. Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim Ibn Al-Hajjaj. beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah, 1996.

Ar-Razi, Fakhruddin. Tafsir Al-Kabir. Matba“at al-Bahiyyah al-Mishriyyah, 1911.

Brainevo. “Https://Sidikjariindonesia.Com/Sejarah-Riset-Analisa-Sidik-Jari,” 2025.

Hajjaj, muslim bin. Kitab Al-Fitan Wa Ashrat Al-Sa’ah, Bab Ma Bayna Al-Nafkhatayn,
No. 2955, n.d.

Jauhari, Muhammad Tantawi. Al-Jawahir F1 Tafsir AI-Qur’an Al-Karim, Jilid 27. Kairo:
Al-Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra, 1931.

Nurmansyah, Ihsan, and Nur Rahma Dana. “Dialektika Tafsir Dan Kemajuan Pengetahuan
Sidik Jari Dalam Al- Qur’an: Aplikasi Kontekstual Abdullah Saeed Thsan” 2, no. 2
(2024): 3-5.

Prof. Dr. Zaghlul al-Najjar. Keajaiban Iimiah Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah. Pustaka Al-
Kautsar , jakarta, 2006.

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta:
Lentera Hati, 2005.

tafsir alquran. “Sidik Jari Dalam Alquran.” https://tafsiralquran.id/sidik-jari-dalam-
alquran/, 2025.

Yahya, Harun. Keajaiban Penciptaan Manusia. Global Media Cipta Publishing,jakarta,
2003.



