
SIDIK JARI DALAM PERSPEKTIF HADIS 

Idris Siregar 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 

idrissiregar@uinsu.ac. id 

 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas keterkaitan antara ajaran Islam tentang penciptaan manusia dan 

penemuan ilmiah modern mengenai keunikan sidik jari, serta implementasinya dalam 

sistem biometrik, khususnya pada sistem absensi di lingkungan akademik. Al-Qur’an, 

khususnya Surah Al-Qiyamah ayat 4, memberikan isyarat jelas tentang kemampuan Allah 

dalam menyusun kembali ujung jari manusia, yang dalam kajian tafsir diinterpretasikan 

sebagai pengakuan terhadap identitas biologis yang unik dan permanen. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan menggabungkan studi kepustakaan 

terhadap ayat dan hadis serta wawancara lapangan terhadap tiga responden di Universitas 

Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU) yang berinteraksi langsung dengan sistem absensi 

sidik jari. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Islam tidak hanya mendukung penemuan 

ilmiah tentang sidik jari, tetapi juga membuka ruang untuk pemanfaatan teknologi tersebut 

sebagai bentuk apresiasi terhadap tanda-tanda kekuasaan Allah. Kendala teknis seperti luka 

pada sidik jari menjadi bukti ilmiah bahwa struktur identitas manusia sangat rinci dan 

tersimpan secara permanen. Penelitian ini menguatkan pentingnya integrasi antara wahyu 

dan sains dalam memahami dan mengelola aspek kehidupan modern. 

Kata Kunci: Sidik jari, Al-Qur’an, hadis, biometrik, penciptaan manusia 

 

PENDAHULUAN 

Penciptaan manusia adalah salah satu tema utama dalam Al-Qur’an dan hadis. 

Allah SWT menegaskan bahwa manusia adalah ciptaan yang sempurna, diberi akal, hati, 

dan tanggung jawab moral untuk menjadi khalifah di muka bumi. Keistimewaan manusia 

tidak hanya terletak pada aspek spiritual dan intelektualnya, tetapi juga pada aspek biologis 

yang diciptakan dengan sangat teliti dan kompleks. Salah satu aspek biologis yang 

menakjubkan adalah sidik jari, yang menjadi simbol keunikan setiap individu. 

Dalam Al-Qur’an, Allah SWT berfirman:  

يَ بَنَانَه  بَلَىٰ  ِ قَادِرِينَ عَلَىٰ أنَ نُّسَو   

Artinnya: Bahkan (Kami mampu) menyusun (kembali) ujung-ujung jarinya (banānah)." 

(QS. Al-Qiyamah: 4) 



Ayat ini mengandung makna ilmiah yang dalam, bahwa ujung jari manusia yang 

tampak sederhana ternyata menyimpan struktur identitas unik yang tidak dimiliki makhluk 

lain, bahkan oleh saudara kembar sekalipun. Pola sidik jari ini mulai terbentuk sejak janin 

berusia sekitar tiga bulan dan tetap tidak berubah seumur hidup. 

Fenomena ini mendapat perhatian besar dari ilmuwan dalam bidang biometri dan 

identifikasi forensik. Di sisi lain, para ulama tafsir memahami isyarat ayat ini sebagai bukti 

kebesaran Allah dalam menciptakan manusia secara individual dan rinci. Dengan 

demikian, sidik jari tidak hanya menjadi bukti ilmiah, tetapi juga menjadi refleksi dari 

keagungan penciptaan dalam pandangan Islam.1 

Lebih jauh lagi, pemahaman tentang sidik jari dapat memperluas cakrawala 

berpikir umat Islam dalam memadukan antara wahyu dan ilmu pengetahuan. Dalam 

konteks ini, kajian integratif menjadi penting untuk menjembatani antara teks-teks wahyu 

dengan temuan-temuan ilmiah kontemporer. Maka dari itu, tulisan ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi bagaimana keajaiban sidik jari dapat dipahami melalui perspektif Al-

Qur’an dan hadis, serta didialogkan dengan pendekatan ilmiah modern. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif yang bertujuan untuk 

menggali makna dan keterkaitan antara ajaran Islam tentang penciptaan manusia, 

khususnya dalam Al-Qur’an dan hadis, dengan temuan ilmiah modern mengenai sidik jari. 

Metode penelitian yang digunakan adalah gabungan antara studi kepustakaan dan 

penelitian lapangan, guna menghasilkan analisis yang integratif antara wahyu dan ilmu 

pengetahuan. Melalui studi kepustakaan, peneliti mengumpulkan data primer dari ayat-

ayat Al-Qur’an, seperti Surah Al-Qiyamah ayat 4, serta hadis-hadis Nabi Muhammad SAW 

yang berbicara tentang kebangkitan jasmani melalui tulang sulbi. Ayat dan hadis ini 

kemudian dianalisis menggunakan pendekatan tafsir klasik dan kontemporer, seperti karya 

Fakhruddin ar-Razi, Quraish Shihab, serta berbagai penelitian ilmiah tentang biometrik dan 

embriologi sidik jari. Selain itu, peneliti juga menelaah referensi dari literatur ilmiah 

 
1 Ihsan Nurmansyah and Nur Rahma Dana, “Dialektika Tafsir Dan Kemajuan Pengetahuan Sidik 

Jari Dalam Al- Qur’an: Aplikasi Kontekstual Abdullah Saeed Ihsan” 2, no. 2 (2024): 3–5. 



modern untuk mendalami fenomena sidik jari dari aspek biologi, neurologi, dan teknologi 

forensik. 

Untuk melengkapi analisis teoritik tersebut, peneliti juga melakukan penelitian 

lapangan secara terbatas di Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU) guna 

mengamati penerapan sistem absensi berbasis sidik jari dan respon pengguna terhadapnya. 

Wawancara dilakukan secara langsung kepada tiga informan, yaitu seorang dosen 

pengguna aktif sistem absensi, seorang mahasiswa yang pernah mengalami kegagalan 

absensi akibat luka pada jari, dan seorang staf teknis bagian kepegawaian yang 

bertanggung jawab terhadap pengelolaan sistem biometrik di kampus. 

 

SIDIK JARI DALAM KAJIAN ALQURAN 

Allah SWT berfirman dalam Surah Al-Qiyamah: 

يَ بَنَانَه   ِ  بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أنَ نُّسَو 

Artinnya: Bahkan (Kami mampu) menyusun (kembali) ujung-ujung jarinya (banānah)." 

(QS. Al-Qiyamah: 4) 

 

  Ayat ini menjadi indikator kuat bahwa setiap detail tubuh manusia, termasuk ujung 

jari, merupakan ciptaan yang diperhitungkan secara rinci oleh Allah. Menurut para mufasir 

seperti Fakhruddin ar-Razi, penggunaan kata ‘banan’ menunjukkan kesempurnaan ciptaan 

Allah yang bahkan menyangkut struktur paling kecil pada tubuh manusia.2 

Menurut Prof. M. Quraish Shihab, ayat ini merupakan bantahan atas sikap orang 

kafir yang mengingkari kebangkitan jasmani setelah kematian. Dalam Tafsir al-Misbah, ia 

menjelaskan bahwa Allah menggunakan kata banānah (ujung jari) sebagai simbol bagian 

tubuh paling kecil namun sangat kompleks dan khas, untuk menunjukkan betapa detail dan 

sempurnanya kemampuan Allah dalam menciptakan kembali manusia. Quraish Shihab 

menekankan bahwa pemilihan "ujung jari" bukan hanya karena posisinya yang ekstrem 

(paling ujung), tetapi karena sidik jari adalah identitas unik setiap manusia yang tidak sama 

 
2 Fakhruddin Ar-Razi, Tafsir Al-Kabir (Matba‘at al-Bahiyyah al-Mishriyyah, 1911). 



antara satu dengan lainnya. Maka, jika Allah mampu mengembalikan bagian sekecil dan 

seunik itu, tentu Dia lebih mampu lagi menghidupkan kembali seluruh tubuh manusia.3 

Sementara itu, Syaikh Muhammad Al-Tantawi Jauhari dalam Al-Jawāhir fī Tafsīr 

al-Qur’ān al-Karīm memberikan penekanan yang lebih kuat pada aspek ilmiah ayat ini. Ia 

menjelaskan bahwa penggunaan kata banānah dalam ayat tersebut menjadi isyarat ilmiah 

atas keunikan pola sidik jari manusia, yang bahkan belum dikenal oleh manusia pada 

zaman diturunkannya Al-Qur’an. Dalam analisisnya, Tantawi menyatakan bahwa tidak ada 

satu pun manusia yang memiliki pola sidik jari yang sama, bahkan kembar identik 

sekalipun. Oleh karena itu, penyebutan ujung jari dalam konteks kebangkitan jasmani 

adalah bentuk tantangan ilmiah sekaligus mukjizat bahasa, yang menunjukkan bahwa Al-

Qur’an telah lebih dulu menyentuh aspek genetika dan identitas manusia jauh sebelum 

penemuan ilmiah modern.4 

Sidik jari merupakan guratan-guratan halus yang terbentuk sejak janin berusia tiga 

belas minggu dan bersifat permanen seumur hidup. Bahkan pada kembar identik, pola sidik 

jari tetap berbeda. Menurut Ben Adrian dalam bukunya Amazing Fingerprint, guratan 

tersebut terbentuk dari lapisan kulit dan membentuk pola tertentu yang sangat khas pada 

ujung jari tangan dan kaki. Penelitian membuktikan bahwa sidik jari tidak akan berubah 

seiring waktu, berbeda dengan bagian tubuh lain yang bisa mengalami perubahan. Inilah 

sebabnya sidik jari menjadi alat penting dalam identifikasi manusia, baik dalam bidang 

forensik, administrasi kependudukan, maupun pendidikan. 

Menariknya, Al-Qur’an telah mengisyaratkan fenomena ini jauh sebelum sains 

menemukan fakta tersebut. Dalam Surah Al-Qiyamah ayat 3–4 disebutkan: "Apakah 

manusia mengira bahwa Kami tidak akan mengumpulkan (kembali) tulang-belulangnya? 

Bahkan, Kami mampu menyusun (kembali) jari-jemarinya dengan sempurna." Ayat ini 

turun sebagai respons terhadap keraguan kaum kafir terhadap kebangkitan setelah 

kematian. Mereka mempertanyakan kemampuan Allah dalam menghidupkan kembali 

 
3 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an (Jakarta: Lentera 

Hati, 2005). 
4 Muhammad Tantawi Jauhari, Al-Jawāhir Fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm, Jilid 27 (Kairo: Al-

Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra, 1931). 



tulang-tulang yang telah hancur. Maka, Allah menegaskan kuasa-Nya bukan hanya 

menghidupkan, tapi juga menyusun kembali detail tubuh hingga ke ujung jari.5 

Dalam perspektif tafsir ilmiah, seperti dijelaskan oleh Humayra’ Nafisah Mar’atul 

Latif dalam skripsinya “Sidik Jari dalam Alquran Perspektif Tafsir Ilmi Kementerian 

Agama RI”, disebutkan bahwa sidik jari terbentuk sempurna lima bulan sebelum bayi lahir. 

Pembentukannya berkaitan dengan sistem kerja otak dan saraf tulang belakang. Oleh 

karena itu, sidik jari menjadi bukti tak terbantahkan akan kesempurnaan penciptaan 

manusia. Dalam konteks pendidikan, sidik jari bahkan digunakan sebagai alat pengukur 

kecerdasan murni yang belum dipengaruhi oleh faktor lingkungan, berbeda dengan IQ 

yang dipengaruhi pengalaman dan pengasuhan. 

Beberapa mufasir kontemporer seperti M. Quraish Shihab, ‘Ali Ash-Shabuni, dan 

Thantawi Jauhari memahami istilah bananah dalam Surah Al-Qiyamah sebagai sidik jari, 

bukan sekadar jari-jemari biasa. Quraish Shihab, dalam Tafsir Al-Misbah, menyatakan 

bahwa bananah adalah struktur tulang dan jaringan halus pada ujung jari yang memiliki 

berbagai manfaat luar biasa. Tafsir ini semakin menguatkan hubungan antara ayat Al-

Qur’an dengan realitas ilmiah modern.6 

Dengan demikian, keunikan sidik jari bukan hanya menunjukkan kecanggihan 

biologis tubuh manusia, tetapi juga menjadi salah satu tanda kekuasaan Allah yang terekam 

dalam Al-Qur’an. Integrasi antara wahyu dan ilmu pengetahuan menjadi penting dalam 

mengkaji lebih dalam tentang makna penciptaan manusia. Kajian ini hadir untuk 

memperkuat pemahaman tersebut. 

 

 SIDIK JARI DALAM KAJIAN HADIS 

Meskipun hadis-hadis Nabi Muhammad SAW tidak secara eksplisit menyebutkan 

sidik jari, namun terdapat isyarat kuat mengenai proses penciptaan dan kebangkitan 

manusia. Salah satu hadis menyatakan bahwa seluruh tubuh manusia akan hancur kecuali 

satu bagian, yaitu ‘ajbu al-dzanab (tulang sulbi). Dari tulang inilah manusia akan 

dibangkitkan kembali pada hari kiamat. 

 
5 Prof. Dr. Zaghlul al-Najjar, Keajaiban Ilmiah Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah (Pustaka Al-Kautsar 

, jakarta, 2006). 
6 tafsir alquran, “Sidik Jari Dalam Alquran,” https://tafsiralquran.id/sidik-jari-dalam-alquran/, 2025. 



ِ صلى الله عليه وسلم :عَنْ أبَيِ هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قَالَ   :قاَلوُا .مَا بَيْنَ النهفْخَتيَْنِ أرَْبَعوُنَ " :قَالَ رَسُولُ اللَّه

أرَْبَعوُنَ  :قَالوُا .أبَيَْتُ  :أرَْبَعوُنَ شَهْرًا؟ قَالَ  :قاَلوُا .أبََيْتُ  :نَ يوَْمًا؟ قَالَ يَا أبََا هُرَيْرَةَ، أرَْبعَوُ

نْسَانِ   .أبََيْتُ  :سَنةًَ؟ قَالَ  ُ مِنَ السهمَاءِ مَاءً فَيَنْبتُوُنَ كَمَا يَنْبتُُ الْبَقْلُ، وَليَْسَ مِنَ الِْْ ثمُه ينُْزِلُ اللَّه

 ."إِلَّه عَظْمًا وَاحِدًا، وَهوَُ عَجْبُ الذهنَبِ، وَمِنْهُ يرَُكهبُ الْخَلْقُ يوَْمَ الْقِيَامَةِ  شَيْءٌ إِلَّه يَبْلىَ،

Artinya: Dari Abu Hurairah radhiyallahu 'anhu, dia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda:"Di 

antara dua tiupan (sangkakala) itu ada empat puluh (waktu)."Mereka bertanya, 

"Wahai Abu Hurairah, empat puluh apa? Hari?"Ia menjawab, "Aku enggan 

(menentukan)."Mereka bertanya, "Empat puluh bulan?"Ia menjawab, "Aku 

enggan."Mereka bertanya, "Empat puluh tahun?"Ia menjawab, "Aku 

enggan."Kemudian Allah menurunkan hujan dari langit, lalu manusia tumbuh 

sebagaimana tumbuhnya sayuran. Dan tidak ada bagian dari tubuh manusia yang 

tidak hancur kecuali satu tulang, yaitu ‘ajbu al-dzanab (tulang sulbi atau tulang 

ekor).Darinya manusia akan disusun kembali pada hari kiamat."(HR.Muslim).7 

Hadis Nabi Muhammad SAW yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah radhiyallahu 

‘anhu menyebutkan bahwa di antara dua tiupan sangkakala terdapat rentang waktu selama 

empat puluh (tanpa kepastian apakah hari, bulan, atau tahun). Rasulullah SAW 

menjelaskan bahwa setelah tiupan kedua, Allah akan menurunkan hujan dari langit, dan 

manusia akan tumbuh dari tanah sebagaimana tumbuhan tumbuh, dengan tulang ekor (ajbu 

al-dzanab) sebagai titik awal penciptaan kembali. Dalam hadis disebutkan bahwa seluruh 

tubuh manusia akan hancur kecuali tulang tersebut, dan darinya manusia akan disusun 

kembali pada hari kiamat. 

Penafsiran terhadap hadis ini mendapat perhatian dari ulama besar seperti Imam An-

Nawawi. Dalam Syarh Shahih Muslim, beliau menjelaskan bahwa maksud hadis ini adalah 

penegasan bahwa kebangkitan manusia bersifat jasmani, bukan hanya ruhani. Ia juga 

mengomentari sikap Abu Hurairah yang enggan menetapkan “empat puluh” sebagai 

 
7 muslim bin Hajjaj, Kitab Al-Fitan Wa Ashrat Al-Sa’ah, Bab Ma Bayna Al-Nafkhatayn, No. 2955, 

n.d. 



hari/bulan/tahun, sebagai bentuk adab ilmiah dan kehati-hatian dalam menyampaikan 

perkara ghaib yang tidak dijelaskan secara pasti oleh Nabi Saw.8 

Senada dengan itu, Ibnu Hajar al-‘Asqalani dalam Fath al-Bari menjelaskan bahwa 

ajbu al-dzanab adalah tulang kecil yang menjadi “benih” manusia, darinya manusia akan 

diciptakan ulang. Ia menyamakan peran tulang itu dengan biji tanaman yang tumbuh 

karena air hujan. Hal ini menunjukkan bahwa bagian tubuh manusia yang paling dasar akan 

tetap ada, sebagai bentuk kekuasaan Allah dalam penciptaan kembali makhluk-Nya.9 

Untuk menguji kebenaran makna hadis tersebut, seorang dokter bernama Dr. 

Othman Al-Djilani bersama Syaikh Abdul Majid melakukan sebuah eksperimen ilmiah 

pada bulan Ramadhan 1423 H (2002 M) di Yaman. Dalam percobaannya, mereka 

memanggang tulang punggung beserta tulang sulbi menggunakan gas selama 10 menit 

hingga benar-benar terbakar. Potongan tulang yang telah hangus tersebut kemudian 

dimasukkan ke dalam kotak steril dan dibawa ke laboratorium terkenal di Sana’a, Yaman, 

yaitu Al-Olaki Laboratory. 

Analisis dilakukan oleh Dr. Al-Olaki, seorang profesor di bidang histologi dan 

patologi di Universitas Sana’a. Hasil penelitian menunjukkan bahwa sel-sel pada jaringan 

tulang sulbi (coccyx) tetap bertahan meskipun telah melalui proses pembakaran ekstrem. 

Yang terbakar hanyalah sel-sel otot, sumsum, dan jaringan lemak; sementara sel-sel tulang 

sulbi tidak mengalami kerusakan berarti.10 

Temuan ini memperkuat kebenaran sabda Nabi SAW bahwa tulang sulbi 

merupakan bagian tubuh yang tidak akan hancur, tidak dimakan tanah, dan tahan terhadap 

kondisi ekstrem. Hal ini sekaligus memberikan bukti ilmiah bahwa ada bagian dari tubuh 

manusia yang menyimpan identitas penciptaan secara permanen, sejalan dengan konsep 

ilmiah mengenai keunikan dan keabadian sidik jari 

 

ANALOGI ILMIAH TENTAG SIDIK JARI 

 
8  Imam An-Nawaw, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim Ibn Al-Hajjaj (beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1996). 
9 Ibnu Hajar Al-‘Asqalani, Fath Al-Bari Bi Syarh Shahih Al-Bukhari (BEIRUT: Dar al-Ma‘rifah, 

1989). 
10 Brainevo, “Https://Sidikjariindonesia.Com/Sejarah-Riset-Analisa-Sidik-Jari,” 2025. 



Jika seseorang mengalami luka pada ujung jarinya, kulit yang tumbuh kembali akan 

mengikuti pola sidik jari yang sama seperti sebelumnya. Fenomena ini menunjukkan 

bahwa informasi biologis yang menentukan pola sidik jari tersimpan secara permanen 

dalam sistem tubuh manusia. Hal ini sejalan dengan konsep bahwa memori penciptaan 

manusia terjaga dalam struktur terdalam tubuh, seperti yang diyakini tersimpan dalam 

tulang sulbi (coccyx). Dengan demikian, keunikan penciptaan manusia tidak hanya 

tercermin dalam aspek spiritual dan intelektual, tetapi juga dalam struktur biologisnya yang 

khas dan tidak dapat disalin. 

Berbagai penelitian ilmiah telah menunjukkan bahwa pola sidik jari memiliki 

korelasi erat dengan ekspresi genetik, khususnya yang berkaitan dengan perkembangan 

sistem saraf pusat dan potensi kecerdasan. Studi awal mengenai identifikasi pola sidik jari 

telah dilakukan sejak abad ke-18 oleh J.C.A. Mayer (1788), yang menyatakan bahwa tidak 

ada dua individu yang memiliki sidik jari identik. Selanjutnya, John E. Purkinje (1823) 

mengembangkan sistem klasifikasi pola sidik jari, dan penelitian ini dilanjutkan oleh Noel 

Jaquin (1958) serta Beryl Hutchinson (1967) yang menulis buku Your Life in Your Hands, 

yang mengaitkan pola sidik jari dengan aspek kepribadian. Beverly C. Jaegers (1974) 

kemudian mengemukakan bahwa sidik jari dapat mencerminkan karakteristik psikologis 

dan kecenderungan perilaku seseorang.11 

Secara embriologis, pembentukan sidik jari dimulai sejak janin berusia sekitar 13 minggu 

dan mencapai kesempurnaan pada usia kehamilan 24 minggu. Proses ini berlangsung 

secara paralel dengan pembentukan sel-sel otak, yang menunjukkan adanya keterkaitan 

erat antara pola sidik jari dan perkembangan sistem saraf. Menurut Al Gaan, seorang 

praktisi dalam bidang fingerprint analysis, sidik jari bersifat tetap sepanjang hidup dan 

tidak dapat diubah, sehingga menjadi identitas biologis yang sangat andal.12 

Perkembangan terbaru dalam kajian sidik jari menunjukkan bahwa metode analisis 

dermatoglyphics dapat digunakan untuk mengidentifikasi tipe kecerdasan dan kepribadian 

seseorang. Pendekatan ini mengintegrasikan ilmu dermatoglyphics, neurosains, dan 

psikologi perilaku. Melalui riset berbasis data dari ratusan ribu sampel, ditemukan bahwa 

pola-pola sidik jari berasosiasi dengan kecenderungan perilaku tertentu, kondisi psikologis, 

 
11 Harun Yahya, Keajaiban Penciptaan Manusia (Global Media Cipta Publishing,jakarta, 2003). 
12 Brainevo, “Https://Sidikjariindonesia.Com/Sejarah-Riset-Analisa-Sidik-Jari.” 



bahkan potensi kelainan kesehatan. Dengan demikian, analisis sidik jari tidak hanya 

berguna dalam konteks identifikasi biometrik, tetapi juga berkontribusi terhadap 

pemahaman lebih lanjut mengenai aspek kognitif dan emosional manusia 

Ilmu pengetahuan modern telah mengungkap keajaiban struktur tubuh manusia, 

dan Islam membuka ruang bagi umatnya untuk menjelajah dan memahami tanda-tanda 

kekuasaan Allah melalui sains. Wahyu bukanlah penghambat ilmu pengetahuan, 

melainkan fondasi spiritual yang mengarahkan manusia untuk terus berpikir dan meneliti. 

Dalam konteks ini, pemahaman terhadap sidik jari bukan hanya memperkaya wawasan 

keilmuan, tetapi juga menguatkan keimanan. 

Kemajuan teknologi digital saat ini memungkinkan penggunaan sidik jari dalam 

berbagai aspek kehidupan, salah satunya sebagai sistem absensi berbasis biometrik di 

lingkungan pendidikan. Di Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (UINSU), sistem 

absensi menggunakan fingerprint scanner telah diterapkan dalam rangka efisiensi 

kehadiran dosen dan mahasiswa. Penggunaan sidik jari sebagai sistem verifikasi identitas 

menjadi contoh konkret pemanfaatan keunikan biologis manusia yang disebutkan dalam 

Al-Qur’an dan Hadis. Dalam hal ini, teknologi tidak hanya digunakan untuk kemudahan 

administratif, tetapi juga mencerminkan pengakuan terhadap tanda-tanda kebesaran Allah 

yang termanifestasi dalam tubuh manusia. Oleh karena itu, penting untuk meninjau 

efektivitas dan dinamika penggunaan sistem ini dalam praktik sehari-hari di kampus, 

termasuk dalam situasi ketika terjadi gangguan pada identifikasi sidik jari. 

Dalam penelitian ini, peneliti melakukan wawancara kepada tiga responden yang 

berasal dari lingkungan UINSU: seorang dosen, seorang mahasiswa, dan seorang juru 

masak dapur Di Ma’had Al-Jami’ah UINSU. Sistem absensi fingerprint diberlakukan tiga 

responden ini dengan masing-masing luka yang ada ditanganya khusus pada jarinya.  

Responden pertama, seorang dosen, menyampaikan bahwa sistem absensi sidik jari 

sangat membantu dalam mencatat kehadiran dengan cepat dan akurat. Ia sempat 

mengalami insiden kecil saat jarinya sedikit tergores hingga mengeluarkan darah dan 

membuat pola sidik jari tidak terbaca. Namun, setelah pendarahan berhenti dan luka 

mengering, alat pemindai kembali dapat mengenali sidik jarinya tanpa masalah. 

Responden kedua, seorang mahasiswa, menceritakan pengalamannya ketika 

terjatuh dari sepeda motor dan mengalami luka berdarah cukup parah di telapak tangan. 



Meskipun dalam kondisi luka, ia mencoba membuka ponselnya dengan sensor sidik jari 

dan berhasil. 

Responden ketiga, seorang ibu dapur di Mahad Al-Jami’ah UINSU, mengalami 

kecelakaan dapur yang menyebabkan luka bakar pada jarinya. Akibat luka tersebut, sidik 

jarinya tidak dapat terbaca oleh alat absensi. Namun setelah beberapa waktu dan luka 

bakarnya sembuh, pola sidik jarinya kembali dikenali oleh sistem dan ia bisa melakukan 

absensi seperti biasa. 

Temuan dari wawancara menunjukkan bahwa meskipun sistem absensi sidik jari 

terkadang menghadapi kendala teknis akibat luka, goresan, atau luka bakar, pola sidik jari 

manusia cenderung kembali seperti sediakala setelah kondisi fisik pulih. Ketiga responden 

seorang dosen, mahasiswa, dan staf dapur mengalami gangguan pemindaian akibat luka di 

jari mereka, namun setelah proses penyembuhan, alat fingerprint kembali dapat membaca 

sidik jari mereka dengan akurat. Hal ini menunjukkan bahwa pola sidik jari bersifat tetap dan 

unik, serta tidak berubah secara permanen meskipun sempat mengalami kerusakan kuli 

Masalah teknis yang muncul ketika terjadi luka pada sidik jari menjadi salah satu 

isu penting dalam penerapan sistem absensi biometrik. Secara biologis, pola sidik jari 

dibentuk oleh lapisan kulit yang disebut dermal papillae yang berada di bawah permukaan 

kulit. Jika terjadi luka ringan yang hanya mengenai lapisan luar kulit (epidermis), maka 

pola sidik jari biasanya akan pulih dan kembali ke bentuk semula karena cetakan 

biologisnya masih utuh. Namun, apabila luka mencapai lapisan yang lebih dalam, maka 

proses pembentukan ulang sidik jari bisa terganggu, atau bahkan permanen berubah. Dalam 

konteks ini, sistem absensi biometrik akan mengalami kesulitan dalam mengenali pola 

sidik jari yang sudah tidak sesuai dengan data awal yang tersimpan. 

Fenomena biologis ini semakin menguatkan kebenaran yang terkandung dalam 

ayat dan hadis tentang penciptaan manusia. Bahwa keunikan struktur tubuh manusia, 

termasuk sidik jari, telah menjadi perhatian wahyu ilahi jauh sebelum sains 

menemukannya. Bahkan, ketika sidik jari mengalami luka dan tumbuh kembali dengan 

pola yang sama, ini menunjukkan adanya memori biologis yang tertanam secara permanen 

dalam tubuh manusia. Secara teologis, ini memperkuat pemahaman akan kekuasaan Allah 

dalam menciptakan makhluk dengan struktur yang begitu rinci dan teratur. Dalam dunia 

modern, hal ini memberi semacam justifikasi spiritual bahwa penggunaan teknologi 



berbasis identitas biologis seperti biometrik bukan hanya alat teknis, tetapi juga bentuk 

apresiasi terhadap ciptaan Tuhan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini mengungkap bahwa sidik jari merupakan bagian dari tubuh manusia 

yang memiliki nilai ilmiah dan teologis yang sangat tinggi. Dalam perspektif Al-Qur’an, 

khususnya QS. Al-Qiyamah: 4, penggunaan istilah banānah atau ujung jari menegaskan 

kemampuan Allah menciptakan manusia secara detail dan unik, yang dalam ilmu modern 

dapat dibuktikan dengan keunikan pola sidik jari. Tafsir dari para ulama seperti Quraish 

Shihab dan Tantawi Jauhari menegaskan bahwa ayat tersebut mengandung isyarat ilmiah 

terhadap identitas biologis manusia yang bersifat permanen dan tidak dapat disamakan, 

bahkan oleh kembar identik sekalipun. 

Dalam perspektif hadis, konsep kebangkitan jasmani ditegaskan melalui hadis 

tentang ‘ajbu al-dzanab (tulang sulbi), di mana Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم menyebut bahwa dari 

bagian tubuh tersebut manusia akan dibangkitkan kembali pada hari kiamat. Hal ini 

menunjukkan eksistensi elemen inti penciptaan manusia yang tidak musnah, sebagaimana 

ditunjukkan dalam eksperimen ilmiah modern oleh Dr. Othman Al-Djilani, yang 

menemukan bahwa sel-sel tulang sulbi tetap bertahan meskipun dibakar dengan panas 

ekstrem. 

Penelitian lapangan di UINSU melalui tiga responden menunjukkan bahwa 

meskipun sistem absensi sidik jari mengalami gangguan saat luka terjadi, pola sidik jari 

tetap dapat terbaca kembali setelah luka sembuh. Ini memperkuat bukti bahwa pola sidik 

jari bersifat tetap dan menyimpan memori biologis yang dalam, sehingga menjadi simbol 

identitas individu yang tidak berubah. Secara keseluruhan, penelitian ini menegaskan 

bahwa wahyu dan ilmu pengetahuan tidak saling bertentangan, melainkan saling 

melengkapi. Sidik jari yang selama ini dikenal sebagai alat identifikasi dalam teknologi 

modern ternyata sudah diisyaratkan oleh wahyu Al-Qur’an dan hadis sejak lebih dari 14 

abad yang lalu. Maka, pemanfaatan teknologi biometrik bukan hanya bersifat praktis, tetapi 

juga merupakan bentuk penghargaan terhadap ciptaan Allah yang begitu detail dan 

sempurna 

 



 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-‘Asqalani, Ibnu Hajar. Fath Al-Bari Bi Syarh Shahih Al-Bukhari. BEIRUT: Dar al-

Ma‘rifah, 1989. 

An-Nawaw, Imam. Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim Ibn Al-Hajjaj. beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1996. 

Ar-Razi, Fakhruddin. Tafsir Al-Kabir. Matba‘at al-Bahiyyah al-Mishriyyah, 1911. 

Brainevo. “Https://Sidikjariindonesia.Com/Sejarah-Riset-Analisa-Sidik-Jari,” 2025. 

Hajjaj, muslim bin. Kitab Al-Fitan Wa Ashrat Al-Sa’ah, Bab Ma Bayna Al-Nafkhatayn, 

No. 2955, n.d. 

Jauhari, Muhammad Tantawi. Al-Jawāhir Fī Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm, Jilid 27. Kairo: 

Al-Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra, 1931. 

Nurmansyah, Ihsan, and Nur Rahma Dana. “Dialektika Tafsir Dan Kemajuan Pengetahuan 

Sidik Jari Dalam Al- Qur’an: Aplikasi Kontekstual Abdullah Saeed Ihsan” 2, no. 2 

(2024): 3–5. 

Prof. Dr. Zaghlul al-Najjar. Keajaiban Ilmiah Dalam Al-Qur’an Dan Sunnah. Pustaka Al-

Kautsar , jakarta, 2006. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan Dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati, 2005. 

tafsir alquran. “Sidik Jari Dalam Alquran.” https://tafsiralquran.id/sidik-jari-dalam-

alquran/, 2025. 

Yahya, Harun. Keajaiban Penciptaan Manusia. Global Media Cipta Publishing,jakarta, 

2003. 

 


