I’jaz Terhadap Kata “—k!” Pada Hadis Pertama Kitab Arba’in

an-Nawawi

Irfan Pramudya Ramadhan', Mohammad Faundra Haikal®, 1lmi Syuhada®, Ikram*

'Fakultas Ushuluddin; irfanpramudyaramadhan@gmail.com

2Fakultas Ushuluddin; tugasfaundra39@gmail.com

3Fakultas Ushuluddin; ilmisyuhadal @gmail.com

4Fakultas Ushuluddin; ikramkadirl75@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini membahas makna kata al-Tayyib (<x:kl) dalam hadis ke-10 Arba'in an-
Nawawi melalui pendekatan i‘jaz ‘ilmi (kemukjizatan ilmiah). Hadis tersebut menegaskan
bahwa Allah Maha baik dan tidak menerima kecuali yang baik, yang dalam konteks ini
berkaitan erat dengan kualitas makanan, minuman, dan harta yang dikonsumsi oleh seorang
Muslim. Pemaknaan terhadap kata al-Tayyib tidak cukup dilihat hanya dari aspek hukum halal,
tetapi juga meliputi kebersihan, kemanfaatan, kesucian, serta dampaknya terhadap spiritualitas
dan keterkabulan doa. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (library research), yang bertumpu pada analisis literatur klasik dan kontemporer.
Sumber primer yang digunakan meliputi kitab-Kitab tafsir, syarah hadis, dan karya ulama klasik
seperti al-Raghib al-Asfahani, Ibn Rajab, serta dukungan dari literatur ilmiah modern yang
membahas konsep halal-thayyib dalam perspektif kesehatan dan sains kontemporer (Tsani et
al., 2021; Hasanah et al., 2021; Manaf & Novera, 2022). Hasil penelitian menunjukkan bahwa
al-Tayyib mencakup dimensi legal, etis, spiritual, dan biologis. Dalam hadis, kata ini menjadi
indikator diterimanya amal seperti doa dan sedekah. Dari perspektif i'jaz ‘ilmi, hadis ini
mengisyaratkan keterkaitan antara konsumsi yang baik dan kesehatan tubuh serta kejernihan
jiwa, sebagaimana dibuktikan oleh berbagai temuan dalam ilmu gizi, neurologi, dan psikologi
spiritual. Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep al-Tayyib adalah prinsip integral dalam
Islam yang menghubungkan nilai-nilai keimanan, etika, dan ilmu pengetahuan. Kajian ini
menunjukkan bahwa pemaknaan mendalam terhadap lafaz dalam hadis dapat memperkuat
posisi Islam sebagai agama yang tidak hanya normatif, tetapi juga selaras dengan fitrah dan

ilmu modern.

Kata Kunci: Hadis; Al-Tayyib; Halal; Baik.


mailto:irfanpramudyaramadhan@gmail.com
mailto:irfanpramudyaramadhan@gmail.com
mailto:tugasfaundra39@gmail.com
mailto:ilmisyuhada1@gmail.com
mailto:ikramkadir175@gmail.com

Abstract: This study discusses the meaning of the word al-Tayyib (<x:kV) in the 10th hadith of
Arba'in an-Nawawi through the approach of i‘jaz ‘ilmi (scientific miracle). The hadith
emphasizes that Allah is All-Good and does not accept anything but that which is good, which
in this context is closely related to the quality of food, drink, and wealth consumed by a Muslim.
The meaning of the word al-Tayyib is not enough to be seen only from the aspect of halal law,
but also includes cleanliness, benefits, sanctity, and its impact on spirituality and the
answerability of prayers. This study uses a qualitative approach with a library research method,
which is based on the analysis of classical and contemporary literature. The primary sources
used include tafsir books, hadith commentary, and works of classical scholars such as al-
Raghib al-Asfahani, Ibn Rajab, as well as support from modern scientific literature that
discusses the concept of halal-thayyib from a contemporary health and science perspective
(Tsani et al., 2021; Hasanah et al., 2021; Manaf & Novera, 2022). The results of the study
indicate that al-Tayyib includes legal, ethical, spiritual, and biological dimensions. In the
hadith, this word is an indicator of the acceptance of deeds such as prayer and alms. From the
perspective of i‘jaz ‘ilmi, this hadith suggests a link between good consumption and physical
health and clarity of soul, as evidenced by various findings in nutrition, neurology, and spiritual
psychology. This study concludes that the concept of al-Tayyib is an integral principle in Islam
that connects the values of faith, ethics, and science. This study shows that a deeper
understanding of the words in the hadith can strengthen the position of Islam as a religion that

is not only normative, but also in harmony with nature and modern science..

Keywords: Hadith; Halal; Good.
Pendahuluan

A. Latar Belakang

Hadis ke-sepuluh dari Kitab Arba’in an-Nawawi merupakan salah satu pilar fundamental
dalam pemahaman Islam, khususnya terkait dengan konsep rezeki dan amal yang diterima oleh
Allah SWT. Hadis ini diriwayatkan oleh Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, yang
menyampaikan sabda Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam: “Sesungguhnya Allah Ta’ala
itu baik (Tayyib) dan tidak menerima kecuali yang baik.”. Pesan sentral Hadis ini tidak hanya
menekankan sifat kesempurnaan Allah, tetapi juga menetapkan standar bagi segala sesuatu
yang diterima oleh-Nya, termasuk amal dan rezeki yang dikonsumsi manusia.

Meskipun Hadis ini sering dikutip dan diajarkan, makna komprehensif dari kata “cuhl”

(al-Tayyib) seringkali hanya dipahami dalam konteks halal-haram semata. Pemahaman yang



lebih dalam menunjukkan bahwa 'Tayyib' memiliki kedalaman makna yang melampaui
sekadar kebolehan syariat, mencakup aspek kebersihan, kemurnian, kualitas, dan
kebermanfaatan holistik. Kesesuaian antara ajaran Hadis yang diungkapkan berabad-abad lalu
dengan temuan ilmiah modern mengenai kesehatan holistik menunjukkan sebuah dimensi
kemukjizatan yang melekat pada ajaran kenabian. Hal ini mengindikasikan adanya pandangan
ilahi yang melampaui pengetahuan manusia pada masa itu, memperkuat argumen tentang asal-
usul ilahi ajaran Islam dan relevansinya yang abadi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan
untuk mengeksplorasi kedalaman makna Tayyib' yang mencakup dimensi fisik, mental, dan
spiritual, serta aspek kemukjizatan (i'jaz) yang terkandung di dalamnya.

Di era modern, dengan semakin kompleksnya sumber makanan, proses produksi, dan gaya
hidup, pemahaman holistik tentang 'Tayyib' menjadi krusial. Konsep ini tidak hanya relevan
untuk kepatuhan syariat, tetapi juga untuk kesehatan dan kesejahteraan manusia secara
menyeluruh. Studi-studi kontemporer telah menggarisbawahi pentingnya konsep 'halalan
tayyiban' sebagai kerangka hidup sehat dalam Islam, yang menekankan implikasinya terhadap
kesejahteraan fisik, mental, dan spiritual.5

Penelitian ini menunjukkan bagaimana ajaran Hadis dapat selaras dengan temuan ilmiah
kontemporer. Keselarasan ini memperkuat keyakinan dan memberikan panduan praktis bagi
umat Islam dan masyarakat luas dalam menghadapi tantangan kesehatan dan gaya hidup
modern. Pemahaman yang lebih kaya tentang ‘Tayyib' yang melampaui sekadar aspek hukum,
memungkinkan perluasan makna yang mencakup dimensi ilmiah kontemporer. Hadis yang
ringkas ini, dengan demikian, memiliki makna berlapis yang terungkap seiring kemajuan ilmu
pengetahuan, menunjukkan bahwa kemukjizatannya tidak statis melainkan terungkap secara
progresif seiring waktu. Pendekatan ini mendorong kajian Islam kontemporer untuk
berinteraksi dengan bidang-bidang ilmiah modern, memperlihatkan sifat holistik dari pedoman
Islam dan kemampuannya untuk mengatasi tantangan kontemporer terkait kualitas makanan,
kesehatan mental, dan kesejahteraan.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif-analitis dengan pendekatan
multidisiplin. Data dikumpulkan melalui telaah pustaka (literature review) terhadap sumber
primer dan sekunder yang relevan. Sumber primer meliputi Kitab-kitab Hadis utama seperti
Shahih Muslim dan Arba'in an-Nawawi, serta karya-karya tafsir dan syarah Hadis dari ulama
klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali dan leksikon bahasa Arab seperti Al-Mufradat fi Gharib al-

Quran karya Al-Raghib al-Isfahani. Sumber sekunder mencakup jurnal-jurnal ilmiah terbaru di



bidang nutrisi, psikologi, dan neurosains yang membahas dampak makanan terhadap kesehatan
fisik dan mental.
C. Literatur Review

Kajian terhadap konsep al-Tayyib telah banyak dibahas dalam berbagai disiplin ilmu,
mulai dari hukum Islam, tafsir, linguistik, hingga sains kontemporer. Pemahaman terhadap
makna kata ini tidak hanya penting dari sisi semantik, tetapi juga dari segi penerapannya dalam
kehidupan umat Islam modern yang menghadapi tantangan konsumsi dan etika global. Studi
yang dilakukan oleh Tsani et al. (2021) menjelaskan bahwa dalam syariat Islam, prinsip halal
dan thayyib merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Halal berkenaan dengan
keabsahan hukum, sementara thayyib menekankan aspek kebersihan, kesehatan, dan manfaat.
Hal ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya memerintahkan yang diperbolehkan secara
hukum, tetapi juga mengarahkan umatnya pada apa yang baik secara fisik dan spiritual.
Hasanah et al. (2021) dalam kajiannya menggarisbawahi pentingnya prinsip thayyib dalam
menunjang kehidupan yang seimbang secara jasmani dan rohani. Mereka menyatakan bahwa
konsep ini menjadi indikator spiritualitas, dan sangat erat kaitannya dengan kesehatan mental
dan fisik seorang Muslim. Penekanan pada kebersihan, kesucian, dan manfaat dari makanan
atau harta menjadi titik temu antara nilai keislaman dan sains modern. Dalam konteks hadis,
Manaf dan Novera (2022) mengangkat pendekatan i‘jaz ‘ilm1 terhadap praktik wudu dan
pengaruhnya terhadap kesehatan sebagai contoh konkrit integrasi antara sunnah dan ilmu
pengetahuan. Model pendekatan ini menjadi relevan untuk diterapkan pula dalam pengkajian
kata al-Tayyib, yang dalam beberapa hadis dijadikan syarat keterkabulan doa. Pendekatan i‘jaz
ini menuntut penggalian makna-makna yang mendalam dan argumentasi ilmiah atas hikmah
syar’i. Selain itu, kajian linguistik klasik yang dikemukakan oleh al-Raghib al-Asfahani dan
Fakhruddin al-Razi turut memperluas pemahaman bahwa al-Tayyib tidak hanya sekadar baik
secara materi, tetapi juga menunjukkan sesuatu yang menyenangkan, bersih, dan sesuai dengan
fitrah manusia. Mereka mengaitkan makna al-Tayyib dengan kenikmatan panca indera dan
ketenangan batin, menjadikannya sebuah konsep multidimensi yang fleksibel namun padat

nilai.
Hasil Penelitian

Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan pada pembahasan sebelumnya maka

terdapat beberapa poin yang akan peneliti berusaha untuk jelaskan.



A. Kata “euhl)” dalam Tinjauan Bahasa

—uhll berasal dari bahasa Arab thaba yang artinya baik, lezat, menyenangkan, enak dan
nikmat atau berarti pula bersih atau suci. Para ahli tafsir menjelaskan kata <kl berarti makanan
yang tak kotor dari segi zatnya atau rusak (kadaluarsa) atau dicampuri benda najis. Ada juga
yang mengartikan sebagai makanan yang mengandung selera bagi yang akan memakannya
atau tidak membahayakan fisik atau akalnya.

Kata “—uhl” (al-Tayyib) dalam Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi memiliki spektrum
makna yang luas dan mendalam, melampaui sekadar konotasi "halal" atau "diperbolehkan™.
Pemahaman yang komprehensif terhadap istilah ini memerlukan tinjauan dari berbagai
perspektif, termasuk linguistik, teologis, dan hubungannya dengan konsep "halal”.

Kata "<xkl" merupakan bentuk isim sifat (kata sifat) dalam bahasa Arab yang berasal dari
akar kata: « - s - = (ta — ya — ba). Akar ini membawa makna umum tentang kebaikan, kesucian,
keharuman, dan kenikmatan. Dalam berbagai konteks, kata ini dapat digunakan untuk
menyifati makanan, ucapan, perbuatan, jiwa, hingga kondisi ruhaniyah seseorang (Auliya
Izzah Hasanah et al., 2021).

Secara morfologis, “<kl!” adalah bentuk sifah musyabbahah (kata sifat yang menunjukkan
keadaan tetap), dari bentuk dasar kata kerja U (taba) yang berarti “menjadi baik”. Kata
"ukll" secara terminologis adalah segala sesuatu yang baik, halal, bersih, dan bermanfaat bagi

jasmani dan rohani, yang diizinkan oleh syariat untuk dikonsumsi, diucapkan, atau dilakukan.

Secara linguistik, "Tayyib" (<:k) berasal dari akar kata yang berarti murni, bebas dari cacat,
baik, dan bermanfaat. Kata ini juga dapat diartikan sebagai sesuatu yang menyenangkan dan
baik untuk dimakan, yang tidak bertentangan dengan fitrah manusia. Sebaliknya, lawan kata

dari "Tayyib" adalah "Khabith" (&), yang berarti buruk, kotor, menjijikkan, atau berbahaya.

Ulama klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali, dalam syarahnya terhadap Hadis ini,
menafsirkan "Tayyib" sebagai "pure" atau "at-tahir" (yang suci atau murni). la menjelaskan
bahwa Allah itu Tayyib dalam Dzat, Nama, Sifat, dan Perbuatan-Nya. Semua nama Allah
adalah Tayyib, bebas dari kekurangan atau cacat.4 Ini berarti kesempurnaan Allah tidak hanya

pada eksistensi-Nya, tetapi juga pada setiap atribut dan tindakan-Nya.



Al-Raghib al-Isfahani, dalam karyanya yang monumental Al-Mufradat fi Gharib al-Quran,
yang merupakan leksikon penting untuk memahami istilah-istilah Al-Qur'an, memberikan
landasan kuat untuk analisis linguistik kata-kata Quran. Meskipun tidak ada kutipan langsung
dari definisi Tayyib' dari karyanya dalam sumber yang tersedia, penggunaan kata Tayyib'
dalam Al-Qur'an secara konsisten merujuk pada hal-hal yang baik, bersih, dan murni, seperti
rezeki, perkataan, dan tanah yang subur.

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata “baik” sebagai padanan kata k!l memiliki
arti: elok; tidak jahat; berguna; sopan; sesuai (dengan keadaan, tempat, waktu); menyenangkan
hati; menyedapkan; halal dan layak (tentang makanan). Maka dapat disimpulkan bahwa
padanan kata <kl dalam bahasa Indonesia mencakup unsur moral, etika, dan kualitas sesuatu

hal secara umum.
B. Pensyarah-an Para Ulama Terhadap Kata “—.k!\”

Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi, serta banyak ayat Al-Qur'an (misalnya QS. Al-
Bagarah: 168, 172; Al-Maidah: 88; Al-Mu’minun: 51), seringkali menggabungkan kata "halal
dan "tayyib". Meskipun sering disebut bersamaan, kedua istilah ini memiliki makna yang

berbeda namun saling melengkapi.

"Halal" merujuk pada kebolehan secara syariat, yaitu sesuatu yang diizinkan atau tidak
dilarang oleh hukum Islam. Ini adalah prasyarat dasar. Sementara itu, "Tayyib™ menambahkan
dimensi kualitas, kebersihan, kemurnian, kesehatan, dan kebermanfaatan. Dengan kata lain,

sesuatu yang halal belum tentu

Tayyib jika tidak bersih, sehat, bergizi, atau diperoleh dengan cara yang tidak etis meskipun
tidak secara langsung haram. Sebaliknya, sesuatu yang Tayyib haruslah halal. Konsep ‘halalan
tayyiban' oleh karena itu dipahami sebagai kerangka holistik untuk hidup sehat dalam Islam,

menekankan kesejahteraan fisik, mental, dan spiritual.

Pemilihan kata 'Tayyib' dalam Hadis, daripada hanya 'halal’, untuk menggambarkan atribut
Allah dan apa yang Dia terima, serta apa yang harus dikonsumsi manusia, menunjukkan
pandangan dunia yang mendalam dan holistik. Ini menyiratkan bahwa penerimaan ilahi dan
kesejahteraan manusia tidak hanya bergantung pada kepatuhan hukum, tetapi juga pada
kualitas intrinsik dan kemurnian. Hal ini menunjukkan sebuah kemukjizatan dalam sifat

komprehensif dari istilah itu sendiri, karena secara implisit mencakup aspek-aspek yang baru



mulai sepenuhnya dihargai oleh ilmu pengetahuan modern (misalnya, dampak kualitas
makanan terhadap kesehatan mental, bukan hanya fisik). Hadis ini bukan hanya sebuah aturan
hukum tetapi panduan untuk kehidupan yang optimal.

Selain itu, contoh penutup Hadis tentang seorang pria yang doanya ditolak karena rezekinya
haram, membangun hubungan sebab-akibat langsung antara sumber dan kualitas rezeki
seseorang dengan efektivitas tindakan spiritualnya. Ini bukan hanya tentang akuntabilitas
individu; ini adalah pernyataan mendalam tentang keterkaitan alam materi dan spiritual.
Kemurnian rezeki seseorang (Tayyib) secara langsung memengaruhi kemurnian dan
penerimaan usaha spiritualnya. Ini menyiratkan bahwa efikasi spiritual tidak hanya bergantung
pada tindakan itu sendiri (seperti etiket doa) tetapi juga pada kondisi mendasar dari kehidupan
seseorang, terutama praktik ekonomi dan konsumsi. Ini menyoroti kemukjizatan spiritual
dengan menekankan ekologi spiritual holistik di mana kemurnian internal terkait dengan

kemurnian eksternal dari sarana.

Sehubungan dengan pengertian —k!\, berbagai takrif atau definisi telah diberikan oleh para
ulama. al-Sabuni menakrifkan bahwa semua yang dihalalkan oleh Allah SWT. adalah baik,

sedangkan yang diharamkan, semuanya adalah tidak baik.

Sementara al-Qurthubi dalam tafsirnya tidak menjelaskan arti perkataan thayyiban tetapi
hanya menguraikan arti kata al-akl (makanan) yang baik yang memberi manfaat dan fungsi
dari berbagai aspeknya. Walaupun begitu, al-akl yang diberikan arti sebagaimana dimaksud,

mempunyai persamaan dengan arti kata al-thayyib.

Al-Ghazali menyatakan, secara umum, setiap yang halal itu baik, akan tetapi bentuk
kebaikannya mempunyai perbedaan antara satu dengan yang lain. Menurut pandangan
Kalamuddin Nurdin di dalam kamus Syawarifiyyah memberikan pemahaman kata k! adalah
kebajikan, kebaikan, kemulian, keberkahan dan juga nikmat. Al-Raghib al-Ashfahani
menjelaskan bahwa kata thayyib khusus digunakan untuk mengambarkan sesuatu yang
memberikan kelezatan kepada panca indra dan jiwa, seperti makanan, pakaian, tempat tinggal
dan sebagainya. Dalam menguraikan kaitan antara halal dan «=kl, al-Razi menjelaskan bahwa
kata <kl dari segi bahasa berarti bersih dan halal, disifatkan baik. Sedangkan makna asalnya

menunjukkan kepada apa yang melezatkan dan mengenakkan sesuai dengan selera.



Wahbah al-Zuhayli mengatakan, kata thayyiban yang dirujuk pada makanan, tidak
mempunyai unsur syubhat, tidak berdosa (jika mengambilnya) dan tidak memiliki kaitan
dengan hak orang lain. Pendapat ini tidak saja menekankan pada aspek materi makanan, tapi
juga merangkumi persoalan dari mana ia di dapat, atau dengan kata lain, berkaitan dengan
sumbernya. Ibnu Katsir dan al-Shabuni mengatakan halalan thayyiban merujuk kepada apa
yang telah dihalalkan oleh Allah swt. Dan thayyiban sesuatu yang halal itu sesuai dengan harkat
diri seseorang yang tidak mendatangkan bahaya pada tubuh dan akalnya. Penafsiran ini
menekankan bukan saja soal halal tapi juga soal kesesuaian dan keselamatan diri dari
penggunaan barang atau makanan yang halal.

Kesimpulannya, halalan thayyiban adalah makanan dan minuman yang dihalalkan dan
mendatangkan kebaikan kepada manusia, tetapi tahap kebaikan tersebut bergantung kepada
kesesuaiannya dengan diri individu yang bisa memberikan kesehatan tubuh dan akal. Di
samping itu, mesti dijamin kebersihan dan kesuciannya dan tidak boleh mengandung unsur-
unsur syubhat dan dosa (termasuk cara mendapatkannya). Pesan penting yang bisa diambil dari
penafsiran di atas, seorang muslim diperintahkan agar senantiasa berhati-hati dalam soal

konsumsi pangan dengan melihat dua unsur penting, halalan thayyiban .
C. Makna kata “—k! Pada Dalil-dalil yang Lain

Sebelum menarik I’jaz dari kata “<wk!” maka alangkah baiknya untuk kemudian
menulusuri dan menelaah secara singkat terlebih dahulu kata “—k!" atau yang masih serupa
dengannya pada sumber dalil yang lain baik dalam ayat al-Quran atau dalam hadis yang lain
yang nantinya akan menjadi pembanding dan referensi untuk menarik I’jaz dari kata “cuhll”

pada hadis pertama Arba’in an-Nawawi.

Penulis menemukan terdapat hadis yang terdapat kata “—ukl” di dalamnya. Namun, karena
redaksi hadis yang rata-rata sama maka penulis hanya mengambil 2 contoh hadis untuk di

telaah.
Adapun Hadis-hadis tersebut antara lain sebagai berikut.

1) Shahih Muslim, No. 1685,

i ¥ ik a5 Guld) (g aless il 30w ) Fsls 5 B NG5 5358 il G o 5 o o



Lolad 15 il Go o LS G G ) N Cplis 5l 4 S5l Lo Gia 340 3l 1 55 i Y]
A5 583 & § 288 55 o i G 1508 Vsl Gpill ] G ) N5 f fele (et Ly ) s
AL Alsila; 315 4i3la5 510 Adabias £ U G5 U e el ) 4137 345 321 Gl dl S

Y Lzl A oAl 2 5

“Dan telah menceritakan kepadaku Abu Kuraib Muhammad bin Al Ala’,
telah menceritakan kepada kami Abu Usamah, telah menceritakan kepada
kami Fudlail bin Marzuq, telah menceritakan kepadaku Adi bin Tsabit, dari
Abu Hazim, dari Abu Hurairah, ia berkata: Rasulullah #bersabda: "Wahai
sekalian manusia, sesungguhnya Allah itu baik. Dia tidak akan menerima
sesuatu melainkan yang baik pula. Dan sesungguhnya Allah telah
memerintahkan kepada orang-orang mukmin seperti yang diperintahkan-Nya
kepada para Rasul dalam firman-Nya, 'Wahai para Rasul, makanlah
makanan yang baik-baik (halal) dan kerjakanlah amal saleh. Sesungguhnya
Aku Maha Mengetahui apa yang kalian kerjakan.' Dan Allah juga berfirman,
'‘Wahai orang-orang yang beriman, makanlah dari rezeki yang baik-baik
yang telah kami rezekikan kepadamu.™ Kemudian Nabi # menceritakan
tentang seseorang yang menempuh perjalanan jauh, sehingga rambutnya
kusut nan kusam. Orang itu menadahkan tangannya ke langit seraya berdoa,
"Wahai Tuhanku, wahai Tuhanku." Padahal makanannya dari yang haram,
minumannya dari yang haram, pakaiannya dari yang haram dan segala
sesuatunya dihasilkan dari yang haram. Lantas, bagaimanakah Allah akan

memperkenankan doanya? ”

Hadis ini dapat ditemukan dalam kitab Shahih Muslim, tepatnya dalam Kitab

"zakat", pada bab yang berjudul "menerima sedekah dari usaha yang baik", dengan

nomor hadis 1685. Hadis ini memberikan penjelasan yang sangat penting tentang

kemurnian dalam makanan dan penghasilan, di mana niat seseorang mendapatkan

penghasilan dan konsumsi yang haram menghalangi dikabulkannya doa. Dengan

kata lain, hadis ini menegaskan bahwa mendapatkan makanan dan penghasilan

yang baik dapat mempengaruhi dikabulnya doa seseorang.



2) Shahih Muslim, No. 1684,

W3] VI bl Y1 3 Jids 5 i G ddias 337 G3aT s alis s 4ile 30/ oo ) 5t 5 NS
&SRS i S il e alid ] 5685 s ask Sl S 6 g 35 6 54T CalS Y 4isa Gas )
luad 35506

“Dan telah menceritakan kepada kami Qutaibah bin Sa'id, telah
menceritakan kepada kami Laits dari Sa'id bin Abi Sa'id dari Sa'id bin Yasar,
bahwa ia mendengar Abu Hurairah berkata, Rasulullah # bersabda,
"Tidaklah seseorang yang menyedekahkan harta halalnya-yang mana Allah
memang tidak akan menerima kecuali yang baik- melainkan Allah akan
menerimanya dengan tangan kanan-Nya, meskipun sedekahnya itu hanya
sebutir kurma. Maka kurma itu akan bertambah besar di tangan Allah Yang
Maha Pengasih, sehingga akan menjadi lebih besar lagi daripada sebuah
gunung, sebagaimana halnya kalian memelihara anak kambing dan anak

unta (yang semakin lama semakin besar)."

Hadis ini dapat ditemukan dalam kitab Shahih Muslim, tepatnya dalam Kitab
"zakat", pada bab yang berjudul "menerima sedekah dari usaha yang baik", dengan
nomor hadis 1684. Hadis ini memberikan penjelasan yang sangat penting tentang
kemurnian dalam makanan dan penghasilan, di mana niat seseorang mendapatkan
penghasilan dan konsumsi yang haram menghalangi dikabulkannya doa. Dengan
kata lain, hadis ini menegaskan bahwa mendapatkan makanan dan penghasilan

yang baik dapat mempengaruhi dikabulnya doa seseorang.

Selain dalam hadis, kata “—k!"” juga dapat kita temukan di dalam al-Quran. Terdapat pada
surat Al-Bagarah ayat 168.

ik e 2080 S R 5 V3 Tk S 591 L 15 2 0

“Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik
dan janganlah mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu

merupakan musuh yang nyata.”

Selain itu kata “<ukl” juga dapat kita temukan pada surat Al-Baqgarah ayat 172.



GG 80 LK ) 15Kl 5 155 L il B 1501550 Gl 30

“Wahai orang-orang yang beriman, makanlah apa-apa yang baik yang Kami
anugerahkan kepadamu dan bersyukurlah kepada Allah jika kamu benar-
benar hanya menyembah kepada-Nya. ”

Selain itu kata “<uk!” juga dapat kita temukan pada surat Al-Maidah ayat 88.
O3haa 43 51 Gl atn 15805 T Slis 280 28855 G 15K

“Makanlah apa yang telah Allah anugerahkan kepadamu sebagai rezeki yang
halal lagi baik, dan bertakwalah kepada Allah yang hanya kepada-Nya kamu

beriman.”

Terdapat perbedaan arti pada kata “<k!"” dalam al-Quran, pasalnya pada beberapa hadis
yang sebelumnya kata tersebut di artikan sebagai “baik atau kebaikan” dari suatu makanan
ataupun rezeki, sedangkan di dalam al-Quran disebutkan bahwa yang dimaksud dengan kata

“cuhl” adalah dengan arti yang sama.
D. I’jaz Terhadap Kata “—l!\”

Berangkat dari beberapa pemaparan sebelumnya mulai dari tinjauan Bahasa, pendapat para
ulama, kemudian meninjau dari dalil yang lain. Maka sekiranya kita sudah memiliki batu
pijakan untuk mulai melakukak ‘Ijaz terhadap kata “<wbl” . proses |’jaz sendiri merupakan
usaha untuk menarik makna yang belum ditemukan dari sebuah dalil atau usaha untuk
memahami makna dari dalil yang sudah dipahami dengan lebih mendalam (Manaf & Novera,
2022).

a. Kesehatan Fisik:

Konsep 'Tayyib' secara implisit mencakup makanan yang higienis, bergizi, dan
bebas dari zat berbahaya. Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) dan berbagai penelitian
ilmiah modern secara konsisten menekankan pentingnya diet sehat—kaya sayur, buah,
biji-bijian utuh, protein tanpa lemak, serta rendah gula, garam, dan lemak tidak sehat—
untuk mencegah berbagai penyakit kronis seperti penyakit jantung, diabetes, dan
kanker. Makanan olahan dan aditif kimia, sebaliknya, dapat memberikan "instruksi

yang salah™ pada tubuh, menyebabkan masalah kesehatan dan nutrisi yang suboptimal.



Konsep 'Tayyib' selaras dengan prinsip-prinsip ini, mendorong konsumsi makanan
alami dan berkualitas, yang secara inheren lebih baik untuk kesehatan fisik.

Selain itu, Tayyib' juga mencakup aspek kebersihan dan keamanan pangan.
Penelitian menunjukkan bahwa praktik kebersihan makanan yang buruk adalah
penyebab utama penyakit bawaan makanan (foodborne diseases) yang menyebabkan
jutaan orang sakit dan meninggal setiap tahunnya di seluruh dunia Perintah untuk
makan yang 'Tayyib' secara langsung menyiratkan pentingnya kebersihan dari hulu ke
hilir, mulai dari produksi, pengolahan, hingga penyajian makanan. Ini adalah pilar
kesehatan masyarakat yang esensial, yang telah ditekankan oleh Hadis jauh sebelum

adanya ilmu mikrobiologi atau standar keamanan pangan modern.
Kesehatan Mental dan Neurologis:

Penelitian neurosains dan psikologi gizi telah menunjukkan hubungan erat antara
diet dan kesehatan mental Diet yang buruk, terutama yang tinggi gula dan makanan
olahan, dapat menyebabkan peradangan di otak dan tubuh, yang berkontribusi pada
gangguan suasana hati seperti kecemasan dan depresi. Sebaliknya, diet kaya nutrisi,
seperti yang ditemukan dalam sayur, buah, asam lemak omega-3, dan biji-bijian utuh,

mendukung fungsi otak yang optimal dan kesejahteraan mental.

Peran sumbu usus-otak (gut-brain axis) adalah penemuan ilmiah yang relatif baru
dan sangat relevan. Mikrobioma usus memproduksi neurotransmitter, seperti serotonin
(stabilisator suasana hati), yang memengaruhi suasana hati dan fungsi kognitif. Diet
yang kaya serat dan makanan utuh mendukung mikrobioma usus yang sehat, yang pada
gilirannya mendukung kesehatan mental. Diet tinggi makanan olahan dapat
mengganggu keseimbangan ini. Konsep 'Tayyib' yang mendorong makanan murni dan

alami secara langsung mendukung kesehatan sumbu usus-otak ini.

Penekanan Hadis pada 'Tayyib' sebagai kondisi untuk penerimaan ilahi dan
kesejahteraan manusia secara implisit mengandung pemahaman kesehatan yang
canggih yang mendahului penemuan ilmiah modern berabad-abad. Kualitas prediktif
ini merupakan indikator kuat dari kemukjizatan. Hadis ini tidak hanya menyatakan
"makanlah yang sehat”; ia menggunakan istilah ‘Tayyib' yang komprehensif, yang
mencakup kemurnian, kebaikan, dan manfaat. Fakta bahwa ilmu pengetahuan modern,

melalui penelitian canggih, sekarang memvalidasi hubungan rumit antara kualitas diet,



kesehatan usus, fungsi otak, dan kesejahteraan secara keseluruhan, menunjukkan
bahwa Hadis memberikan prinsip dasar yang implikasi ilmiahnya baru sekarang
sepenuhnya dipahami. Panduan "mendahului zamannya™ ini adalah manifestasi kuat
dari kemukjizatan ilmiah. Ini menyiratkan bahwa mengikuti prinsip-prinsip ‘Tayyib'
secara inheren akan mengarah pada hasil kesehatan yang lebih baik, bahkan tanpa
pengetahuan ilmiah eksplisit tentang mengapa. Hal ini memperkuat gagasan bahwa
ajaran Islam bukan hanya ritualistik tetapi menawarkan cetak biru yang komprehensif
dan dipandu secara ilahi untuk kemajuan manusia, mencakup dimensi fisik, mental, dan
spiritual. Ini memberikan dasar yang kuat untuk mempromosikan prinsip-prinsip diet

dan gaya hidup Islam sebagai model untuk kesehatan dan kesejahteraan universal.
Dampak pada Hati dan Perilaku:

Konsumsi rezeki yang ‘Tayyib' (halal dan murni) memiliki dampak langsung pada
kemurnian hati dan perilaku seseorang. Hadis ini secara tegas memperingatkan bahwa
harta haram dapat menghalangi doa dan merusak hati, menyebabkan kegelisahan,
ketidakberkahan, dan bahkan memengaruhi perilaku. Sebaliknya, rezeki yang Tayyib'
membawa ketenangan batin, disiplin diri, dan memperkuat hubungan dengan Allah,
yang mengarah pada kebahagiaan di dunia dan akhirat. Ini menunjukkan bahwa
spiritualitas Islam adalah holistik, tidak memisahkan antara aspek materi dan spiritual

kehidupan, di mana kualitas materi memengaruhi kualitas spiritual.
Penerimaan Doa dan Amal:

Hadis secara eksplisit menyatakan bahwa Allah tidak menerima kecuali yang
‘Tayyib'. Ini berarti amal saleh dan doa hanya akan diterima sepenuhnya jika rezeki
yang digunakan untuk menopang pelakunya juga ‘Tayyib'. Contoh dalam Hadis tentang
seorang pria yang doanya tidak dikabulkan karena makanannya haram, menunjukkan
bahwa aspek materi memiliki pengaruh fundamental terhadap aspek spiritual. Ini adalah
bukti nyata bahwa Islam memandang kehidupan secara terintegrasi, di mana kebersihan

dan kehalalan rezeki menjadi prasyarat bagi validitas dan penerimaan ibadah.
Pembentukan Karakter Muslim:

Kehidupan yang berlandaskan pada prinsip ‘Tayyib' dalam setiap aspek (makanan,

rezeki, amal) akan membentuk pribadi Muslim yang berintegritas, bersih secara fisik



dan spiritual, serta memiliki ketenangan jiwa. Ini adalah tujuan utama ajaran Islam,
yaitu membentuk manusia yang paripurna (insan kamil). Dengan demikian, Hadis ini
tidak hanya memberikan pedoman hukum, tetapi juga cetak biru untuk pengembangan
karakter yang mulia. Peringatan Hadis tentang rezeki yang tidak sah yang memengaruhi
penerimaan doa menyiratkan potensi dampak spiritual dan psikologis lintas generasi.
Efek konsumsi haram tidak terbatas pada individu tetapi dapat meluas ke keturunan dan

komunitas mereka.

Frasa "diberi makan dari yang haram" dapat menyiratkan tidak hanya konsumsi
individu tetapi juga bagaimana seseorang menyediakan untuk keluarganya. Jika sebuah
keluarga diberi makan dengan cara yang haram, kesejahteraan spiritual dan bahkan
psikologis seluruh rumah tangga dapat terganggu, memengaruhi doa mereka,
pengembangan karakter, dan penerimaan spiritual secara keseluruhan. Ini memperluas
kemukjizatan dari kesejahteraan individu ke kesehatan masyarakat dan keluarga,
menunjukkan pemahaman mendalam tentang dinamika sosial dan spiritual yang beriak
melintasi generasi. Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip Islam yang lebih luas tentang
barakah (berkah) dan ketiadaannya karena keuntungan yang tidak sah. Ini
menggarisbawahi tanggung jawab besar untuk mencari nafkah yang halal dalam Islam,
tidak hanya untuk kesalehan pribadi tetapi untuk kesejahteraan holistik dan integritas
spiritual keluarga dan masyarakat. Ini menyoroti dimensi etis dari ‘Tayyib' sebagai

keharusan sosial, bukan hanya pilihan individu.

Analisis komprehensif terhadap kata “—ukl” dalam Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi
mengungkapkan sebuah kedalaman makna yang melampaui interpretasi tradisional yang
terbatas pada aspek halal-haram. Makna "Tayyib' mencakup kemurnian, kebaikan, kebersihan,
kualitas, dan kebermanfaatan, baik secara intrinsik maupun dari cara perolehannya. Ini
menunjukkan bahwa Hadis ini bukan sekadar pedoman hukum, melainkan sebuah kerangka

holistik untuk kehidupan yang optimal.

Integrasi dimensi kemukjizatan ilmiah (i'jaz ilmi) dan dalam Hadis ini saling melengkapi
dan memperkuat argumen tentang sifat kenabiannya. Misalnya, konsumsi makanan yang bersih
dan bergizi (aspek fisik 'Tayyib") tidak hanya menyehatkan fisik, tetapi juga memengaruhi
kesehatan mental dan spiritual seseorang. Kesehatan fisik dan mental yang baik, yang didukung
oleh asupan Tayyib', pada gilirannya akan memengaruhi penerimaan amal dan doa. Ini

menunjukkan bahwa Islam memandang manusia sebagai entitas yang terintegrasi, di mana



kesejahteraan satu dimensi (fisik) memiliki implikasi langsung pada dimensi lainnya (mental
dan spiritual).

Hadis ke-sepuluh ini, yang diucapkan lebih dari 14 abad lalu, mengandung petunjuk yang
selaras secara luar biasa dengan penemuan ilmiah modern tentang kesehatan holistik. Ini adalah
bukti nyata dari kemukjizatan Hadis Nabi SAW. Kesederhanaan redaksi Hadis ini telah
meletakkan fondasi bagi pemahaman kesehatan holistik yang baru terungkap sepenuhnya
melalui penelitian ilmiah modern. Sebagai contoh, keterkaitan antara makanan yang Tayyib'
dengan mikrobioma usus dan kesehatan mental (sumbu usus-otak) adalah contoh konkret dari
kemukjizatan ilmiah. Demikian pula, dampak rezeki haram pada penerimaan doa dan

ketenangan hati menunjukkan kemukjizatan spiritual.

Kemukjizatan Hadis ini bukanlah fenomena statis, melainkan dinamis, yang
mengungkapkan lapisan-lapisan makna dan relevansi baru seiring kemajuan pengetahuan
manusia. Kata Tayyib' yang ringkas namun mendalam dalam Hadis ini dapat dilihat sebagai
"benih” pengetahuan. Pada masa-masa awal, ia menghasilkan interpretasi yurisprudensial dan
teologis. Dengan munculnya ilmu pengetahuan modern (nutrisi, neurosains), benih ini
"berkembang" untuk mengungkapkan implikasi ilmiahnya, yang mungkin sebelumnya hanya
dipahami secara laten atau intuitif. Pembukaan makna yang dinamis ini di berbagai zaman, di
mana penemuan ilmiah baru terus-menerus menegaskan kebijaksanaan Hadis, adalah bentuk
kemukjizatan yang kuat. Ini menyiratkan bahwa Hadis adalah teks hidup yang sifat
kemukjizatannya menjadi lebih jelas dengan kemajuan peradaban manusia. Perspektif ini
mendorong penelitian interdisipliner yang berkelanjutan dalam studi Islam, membina dialog
antara teks-teks agama dan penyelidikan ilmiah, dan menempatkan Islam sebagai sumber

bimbingan komprehensif untuk sepanjang masa.

Meskipun ulama klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali dan Al-Raghib al-Isfahani telah
memberikan kontribusi besar dalam menafsirkan Tayyib' dari sudut pandang linguistik dan
teologis, penelitian ini tidak menggantikan, melainkan memperkaya pemahaman mereka.
Analisis multidisiplin modern menambahkan lapisan pemahaman ilmiah yang mungkin belum
tersedia di zaman mereka. Kontribusi baru dari penelitian ini adalah menunjukkan bahwa Hadis
ini bukan hanya pedoman moral atau hukum, tetapi juga mengandung prinsip-prinsip kesehatan
dan kesejahteraan yang universal dan abadi, yang dapat diverifikasi secara empiris di era

modern.



3. Kesimpulan

Kata "<uhl" dalam Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi memiliki makna yang luas dan
mendalam, mencakup kemurnian, kebaikan, kebersihan, dan kebermanfaatan, baik secara
intrinsik maupun dari cara perolehannya. Konsep "Tayyib' ini melampaui batasan halal semata,
menjadi fondasi bagi kesehatan holistik—fisik, mental, dan spiritual—sebagaimana terbukti
dalam keselarasan ajarannya dengan temuan ilmiah modern mengenai nutrisi, neurosains
(termasuk sumbu usus-otak), psikologi, dan higienitas pangan. Secara spiritual, konsumsi
rezeki dan pelaksanaan amal yang 'Tayyib' adalah prasyarat bagi ketenangan batin, penerimaan
doa, dan pembentukan karakter mulia. Hadis ini, yang diucapkan lebih dari 14 abad lalu,
menunjukkan visi kenabian yang melampaui pengetahuan zamannya, memberikan panduan
yang relevan dan terbukti secara ilmiah di era kontemporer, menegaskan aspek
kemukjizatannya.

Kata “<ukl” bukan sekadar istilah bahasa Arab yang berarti “baik™ secara umum, tetapi
memiliki makna multidimensi yang mencakup aspek spiritual, moral, biologis, dan sosial.
Dalam tinjauan bahasa, “—uhl” mengandung makna bersih, suci, menyenangkan, dan
bermanfaat. Dalam pandangan para ulama, kata ini merepresentasikan prinsip dasar dalam
konsumsi dan penghasilan yang tidak hanya halal secara hukum syariat, tetapi juga layak secara
etika dan maslahat. Dalil-dalil yang dikaji, baik dari hadis maupun Al-Qur’an, memperkuat
pemahaman bahwa “<klP” menjadi syarat penting dalam diterimanya amal, termasuk doa dan
sedekah. Melalui hadis ke-10 dalam Arba'in an-Nawawi dan beberapa hadis serta ayat lain,
ditunjukkan bahwa kualitas spiritual seseorang sangat dipengaruhi oleh sumber makanan,
minuman, dan harta yang dikonsumsinya. Dari sisi i‘jaz ‘ilmi, kata “<xkl” menunjukkan
bahwa Islam telah lama menekankan pentingnya kesehatan konsumsi dan kebersihan sumber
penghidupan jauh sebelum ilmu gizi, toksikologi, dan psikologi modern berkembang. Makanan
yang baik dan bersih tidak hanya berdampak pada tubuh, tetapi juga menopang kekhusyukan
ibadah, kejernihan hati, dan keterkabulan doa. Terimakasih untuk dosen pengampu mata kuliah
I’jaz ‘Ilmi yang telah membagikan ilmu nya sehingga terbuatlah artikel ini. Penulis berharap
dapat bermanfaat bagi secara pembaca terlebih khusus untuk penulis sendiri. Artikel ini
memiliki banyak kekurangan karena kurangnya eksplorasi Kitab-kitab syarah hadis dan hanya
mengandalkan sumber internet. Oleh karna itu, penulis merekomendasikan kepada peneliti
selanjutnya untuk lebih mendalami literatur primer dari kitab-kitab klasik agar hasil penelitian

menjadi lebih valid.



Daftar Pustaka

Auliya lzzah Hasanah, Rizka Fauziah, & Rachmad Risqy Kurniawan, SEI, M. (2021).
Konsep Makanan Halal Dan Thayyib Dalam Perspektif Al-Qur’an Auliya Izzah
Hasanah. Ulumul Qur’an:Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, X, 10.

Al-Asfahani, Ar-Raghib. (1973). Al-DharTah 'ila Makarim al-SharTah. Maktabah al-Kulliyah
al-Azhariyah. 35

Al-Asfahani, Ar-Raghib. (1988). Tafsil al-Nash'atayn wa Tahsil al-Sa'adatayn. Dar al-Gharb
al-Islami. 35

Al-Qarni, A. (2016). Food hygiene practice and its determinants among food handlers at
university of Gondar. International Journal of General Medicine, 9, 397-405. 26

Al-Qarni, A. (2017). The Role of Prophetic Food in the Prevention of Chronic Diseases.
International Journal of Medical Research & Health Sciences, 6(11), 16-23. 18

Al-Raghib al-Isfahani. (n.d.). Al-Mufradat fi Gharib al-Quran. 17

Al-Shamaileh, A. H., & Al-Dahhan, N. (2020). Foodborne Diseases: A Global Public Health
Threat. Journal of Infection and Public Health, 13(8), 1059-1065. 27

Al-Zeer, R., & Abou Hadeed, H. (2017). Rational and practical aspects of Halal and Tayyib
in the context of food safety. Journal of Cleaner Production, 166, 1242-1250. 19

An-Nawawi, Y. (n.d.). Al-Arba’in an-Nawawiyah.

Denton, C., Lawson, K., & Armstrong, L. (n.d.). How Does Food Impact Health? University
of Minnesota. Retrieved from https://www.takingcharge.csh.umn.edu/how-does-food-
impact-health 24

Elgharbawy, A., & Azmi, N. A. N. (2022). Food as medicine: How eating halal and tayyib
contributes to a balanced lifestyle. Halalsphere, 2(1), 86-97. 7

Erol, A. (2021). Basis of halal lifestyle in Islamic law. Journal of Food Science and
Engineering, 11, 23-32. 7

Fadzlillah, N. A., Sukri, S. J. M., Othman, R., Rohman, A., & Shamsuddin, M. (2022).
Concept and Guidelines of Consuming Halal-Tayyiban Food from Islamic and Health
Perspectives: A Meaningful Lesson from COVID-19 Outbreak. International Journal of
Asian Social Science, 12(5), 169-182. 7

Fitriani, N. R., Rahmadhani, D., & Fatimatuzzahro. (2022). Intellingent Packaging Sebagai
Smart Technology Produk Pangan Dalam Perspektif Sains Dan Islam. Prosiding
Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 4, 80-86.

Ibn Rajab al-Hanbali. (n.d.). Jami' al-'Ulum wal-Hikam fi Sharh khamsina Hadithan min
Jawami al-Kalim. 1

Manaf, A., & Novera, M. (2022). I’JAZ AL-ILMI FIL HADISTinjauan Terhadap Wudu dan
Pengaruhnya Bagi Kesehatan. DIRAYAH : Jurnal llmu Hadis, Vol.3, 110-112.

Number Analytics. (n.d.). Neuroscience of nutrition and mental health. Retrieved from
https://www.numberanalytics.com/blog/neuroscience-of-nutrition-and-mental-health 29

Sutter Health. (n.d.). Eating well for mental health. Retrieved from
https://www.sutterhealth.org/health/eating-well-for-mental-health 28

Talaee, A., & Ghodsi, R. (2022). The Impact of Food on Mental Health and Behavioral
Disorders. International Journal of General Medicine, 15, 8709-8721. 31

Tsani, A. F., Susilo, H., Suyamto, Setiawan, U., & Sudanto. (2021). Halal and Thayyib Food
in Islamic Sharia Perspective. International Journal Mathla 'ul Anwar of Halal Issues,
1(1), 97-109. https://doi.org/10.30653/ijma.202111.34

WHO. (n.d.). Healthy diet. Retrieved from https://www.who.int/initiatives/behealthy/healthy-
diet 25



	1. Pendahuluan
	A. Latar Belakang
	2. Hasil Penelitian
	3. Kesimpulan
	Daftar Pustaka

