
  

I’jaz Terhadap Kata “الطيب”  Pada Hadis Pertama Kitab Arba’in 

an-Nawawi 

Irfan Pramudya Ramadhan
1
, Mohammad Faundra Haikal

2
, Ilmi Syuhada

3
, Ikram

4 

1Fakultas Ushuluddin; irfanpramudyaramadhan@gmail.com 

2Fakultas Ushuluddin; tugasfaundra39@gmail.com  

3Fakultas Ushuluddin; ilmisyuhada1@gmail.com 

4Fakultas Ushuluddin; ikramkadir175@gmail.com   

 

Abstrak: Penelitian ini membahas makna kata al-Ṭayyib (الطيب) dalam hadis ke-10 Arba'in an-

Nawawi melalui pendekatan iʿjāz ʿilmī (kemukjizatan ilmiah). Hadis tersebut menegaskan 

bahwa Allah Maha baik dan tidak menerima kecuali yang baik, yang dalam konteks ini 

berkaitan erat dengan kualitas makanan, minuman, dan harta yang dikonsumsi oleh seorang 

Muslim. Pemaknaan terhadap kata al-Ṭayyib tidak cukup dilihat hanya dari aspek hukum halal, 

tetapi juga meliputi kebersihan, kemanfaatan, kesucian, serta dampaknya terhadap spiritualitas 

dan keterkabulan doa. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research), yang bertumpu pada analisis literatur klasik dan kontemporer. 

Sumber primer yang digunakan meliputi kitab-kitab tafsir, syarah hadis, dan karya ulama klasik 

seperti al-Rāghib al-Aṣfahānī, Ibn Rajab, serta dukungan dari literatur ilmiah modern yang 

membahas konsep halal-thayyib dalam perspektif kesehatan dan sains kontemporer (Tsani et 

al., 2021; Hasanah et al., 2021; Manaf & Novera, 2022). Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

al-Ṭayyib mencakup dimensi legal, etis, spiritual, dan biologis. Dalam hadis, kata ini menjadi 

indikator diterimanya amal seperti doa dan sedekah. Dari perspektif iʿjāz ʿilmī, hadis ini 

mengisyaratkan keterkaitan antara konsumsi yang baik dan kesehatan tubuh serta kejernihan 

jiwa, sebagaimana dibuktikan oleh berbagai temuan dalam ilmu gizi, neurologi, dan psikologi 

spiritual. Penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep al-Ṭayyib adalah prinsip integral dalam 

Islam yang menghubungkan nilai-nilai keimanan, etika, dan ilmu pengetahuan. Kajian ini 

menunjukkan bahwa pemaknaan mendalam terhadap lafaz dalam hadis dapat memperkuat 

posisi Islam sebagai agama yang tidak hanya normatif, tetapi juga selaras dengan fitrah dan 

ilmu modern. 

Kata Kunci: Hadis; Al-Tayyib; Halal; Baik. 

mailto:irfanpramudyaramadhan@gmail.com
mailto:irfanpramudyaramadhan@gmail.com
mailto:tugasfaundra39@gmail.com
mailto:ilmisyuhada1@gmail.com
mailto:ikramkadir175@gmail.com


 

Abstract: This study discusses the meaning of the word al-Ṭayyib (الطيب) in the 10th hadith of 

Arba'in an-Nawawi through the approach of iʿjāz ʿilmī (scientific miracle). The hadith 

emphasizes that Allah is All-Good and does not accept anything but that which is good, which 

in this context is closely related to the quality of food, drink, and wealth consumed by a Muslim. 

The meaning of the word al-Ṭayyib is not enough to be seen only from the aspect of halal law, 

but also includes cleanliness, benefits, sanctity, and its impact on spirituality and the 

answerability of prayers. This study uses a qualitative approach with a library research method, 

which is based on the analysis of classical and contemporary literature. The primary sources 

used include tafsir books, hadith commentary, and works of classical scholars such as al-

Rāghib al-Aṣfahānī, Ibn Rajab, as well as support from modern scientific literature that 

discusses the concept of halal-thayyib from a contemporary health and science perspective 

(Tsani et al., 2021; Hasanah et al., 2021; Manaf & Novera, 2022). The results of the study 

indicate that al-Ṭayyib includes legal, ethical, spiritual, and biological dimensions. In the 

hadith, this word is an indicator of the acceptance of deeds such as prayer and alms. From the 

perspective of iʿjāz ʿilmī, this hadith suggests a link between good consumption and physical 

health and clarity of soul, as evidenced by various findings in nutrition, neurology, and spiritual 

psychology. This study concludes that the concept of al-Ṭayyib is an integral principle in Islam 

that connects the values of faith, ethics, and science. This study shows that a deeper 

understanding of the words in the hadith can strengthen the position of Islam as a religion that 

is not only normative, but also in harmony with nature and modern science.. 

Keywords: Hadith; Halal; Good. 

1. Pendahuluan 

A. Latar Belakang 

Hadis ke-sepuluh dari Kitab Arba’in an-Nawawi merupakan salah satu pilar fundamental 

dalam pemahaman Islam, khususnya terkait dengan konsep rezeki dan amal yang diterima oleh 

Allah SWT. Hadis ini diriwayatkan oleh Abu Hurairah radhiyallahu ‘anhu, yang 

menyampaikan sabda Rasulullah shallallahu ‘alaihi wa sallam: “Sesungguhnya Allah Ta’ala 

itu baik (Tayyib) dan tidak menerima kecuali yang baik.”. Pesan sentral Hadis ini tidak hanya 

menekankan sifat kesempurnaan Allah, tetapi juga menetapkan standar bagi segala sesuatu 

yang diterima oleh-Nya, termasuk amal dan rezeki yang dikonsumsi manusia. 

Meskipun Hadis ini sering dikutip dan diajarkan, makna komprehensif dari kata “الطيب” 

(al-Tayyib) seringkali hanya dipahami dalam konteks halal-haram semata. Pemahaman yang 



 

lebih dalam menunjukkan bahwa 'Tayyib' memiliki kedalaman makna yang melampaui 

sekadar kebolehan syariat, mencakup aspek kebersihan, kemurnian, kualitas, dan 

kebermanfaatan holistik. Kesesuaian antara ajaran Hadis yang diungkapkan berabad-abad lalu 

dengan temuan ilmiah modern mengenai kesehatan holistik menunjukkan sebuah dimensi 

kemukjizatan yang melekat pada ajaran kenabian. Hal ini mengindikasikan adanya pandangan 

ilahi yang melampaui pengetahuan manusia pada masa itu, memperkuat argumen tentang asal-

usul ilahi ajaran Islam dan relevansinya yang abadi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan 

untuk mengeksplorasi kedalaman makna 'Tayyib' yang mencakup dimensi fisik, mental, dan 

spiritual, serta aspek kemukjizatan (i'jaz) yang terkandung di dalamnya. 

Di era modern, dengan semakin kompleksnya sumber makanan, proses produksi, dan gaya 

hidup, pemahaman holistik tentang 'Tayyib' menjadi krusial. Konsep ini tidak hanya relevan 

untuk kepatuhan syariat, tetapi juga untuk kesehatan dan kesejahteraan manusia secara 

menyeluruh. Studi-studi kontemporer telah menggarisbawahi pentingnya konsep 'halalan 

tayyiban' sebagai kerangka hidup sehat dalam Islam, yang menekankan implikasinya terhadap 

kesejahteraan fisik, mental, dan spiritual.5 

Penelitian ini menunjukkan bagaimana ajaran Hadis dapat selaras dengan temuan ilmiah 

kontemporer. Keselarasan ini memperkuat keyakinan dan memberikan panduan praktis bagi 

umat Islam dan masyarakat luas dalam menghadapi tantangan kesehatan dan gaya hidup 

modern. Pemahaman yang lebih kaya tentang 'Tayyib' yang melampaui sekadar aspek hukum, 

memungkinkan perluasan makna yang mencakup dimensi ilmiah kontemporer. Hadis yang 

ringkas ini, dengan demikian, memiliki makna berlapis yang terungkap seiring kemajuan ilmu 

pengetahuan, menunjukkan bahwa kemukjizatannya tidak statis melainkan terungkap secara 

progresif seiring waktu. Pendekatan ini mendorong kajian Islam kontemporer untuk 

berinteraksi dengan bidang-bidang ilmiah modern, memperlihatkan sifat holistik dari pedoman 

Islam dan kemampuannya untuk mengatasi tantangan kontemporer terkait kualitas makanan, 

kesehatan mental, dan kesejahteraan. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif-analitis dengan pendekatan 

multidisiplin. Data dikumpulkan melalui telaah pustaka (literature review) terhadap sumber 

primer dan sekunder yang relevan. Sumber primer meliputi kitab-kitab Hadis utama seperti 

Shahih Muslim dan Arba'in an-Nawawi, serta karya-karya tafsir dan syarah Hadis dari ulama 

klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali dan leksikon bahasa Arab seperti Al-Mufradat fi Gharib al-

Quran karya Al-Raghib al-Isfahani. Sumber sekunder mencakup jurnal-jurnal ilmiah terbaru di 



 

bidang nutrisi, psikologi, dan neurosains yang membahas dampak makanan terhadap kesehatan 

fisik dan mental. 

C. Literatur Review 

Kajian terhadap konsep al-Ṭayyib telah banyak dibahas dalam berbagai disiplin ilmu, 

mulai dari hukum Islam, tafsir, linguistik, hingga sains kontemporer. Pemahaman terhadap 

makna kata ini tidak hanya penting dari sisi semantik, tetapi juga dari segi penerapannya dalam 

kehidupan umat Islam modern yang menghadapi tantangan konsumsi dan etika global. Studi 

yang dilakukan oleh Tsani et al. (2021) menjelaskan bahwa dalam syariat Islam, prinsip halal 

dan thayyib merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Halal berkenaan dengan 

keabsahan hukum, sementara thayyib menekankan aspek kebersihan, kesehatan, dan manfaat. 

Hal ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya memerintahkan yang diperbolehkan secara 

hukum, tetapi juga mengarahkan umatnya pada apa yang baik secara fisik dan spiritual. 

Hasanah et al. (2021) dalam kajiannya menggarisbawahi pentingnya prinsip thayyib dalam 

menunjang kehidupan yang seimbang secara jasmani dan rohani. Mereka menyatakan bahwa 

konsep ini menjadi indikator spiritualitas, dan sangat erat kaitannya dengan kesehatan mental 

dan fisik seorang Muslim. Penekanan pada kebersihan, kesucian, dan manfaat dari makanan 

atau harta menjadi titik temu antara nilai keislaman dan sains modern. Dalam konteks hadis, 

Manaf dan Novera (2022) mengangkat pendekatan iʿjāz ʿilmī terhadap praktik wudu dan 

pengaruhnya terhadap kesehatan sebagai contoh konkrit integrasi antara sunnah dan ilmu 

pengetahuan. Model pendekatan ini menjadi relevan untuk diterapkan pula dalam pengkajian 

kata al-Ṭayyib, yang dalam beberapa hadis dijadikan syarat keterkabulan doa. Pendekatan iʿjāz 

ini menuntut penggalian makna-makna yang mendalam dan argumentasi ilmiah atas hikmah 

syar’i. Selain itu, kajian linguistik klasik yang dikemukakan oleh al-Rāghib al-Aṣfahānī dan 

Fakhruddin al-Rāzī turut memperluas pemahaman bahwa al-Ṭayyib tidak hanya sekadar baik 

secara materi, tetapi juga menunjukkan sesuatu yang menyenangkan, bersih, dan sesuai dengan 

fitrah manusia. Mereka mengaitkan makna al-Ṭayyib dengan kenikmatan panca indera dan 

ketenangan batin, menjadikannya sebuah konsep multidimensi yang fleksibel namun padat 

nilai. 

2. Hasil Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah ditetapkan pada pembahasan sebelumnya maka 

terdapat beberapa poin yang akan peneliti berusaha untuk jelaskan. 

 



 

A. Kata “الطيب” dalam Tinjauan Bahasa 

 berasal dari bahasa Arab thaba yang artinya baik, lezat, menyenangkan, enak dan الطيب

nikmat atau berarti pula bersih atau suci. Para ahli tafsir menjelaskan kata الطيب berarti makanan 

yang tak kotor dari segi zatnya atau rusak (kadaluarsa) atau dicampuri benda najis. Ada juga 

yang mengartikan sebagai makanan yang mengandung selera bagi yang akan memakannya 

atau tidak membahayakan fisik atau akalnya. 

Kata “الطيب” (al-Tayyib) dalam Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi memiliki spektrum 

makna yang luas dan mendalam, melampaui sekadar konotasi "halal" atau "diperbolehkan". 

Pemahaman yang komprehensif terhadap istilah ini memerlukan tinjauan dari berbagai 

perspektif, termasuk linguistik, teologis, dan hubungannya dengan konsep "halal". 

Kata "الطيب" merupakan bentuk isim ṣifat (kata sifat) dalam bahasa Arab yang berasal dari 

akar kata:  ب -ي  -ط  (ṭā – yā – bā). Akar ini membawa makna umum tentang kebaikan, kesucian, 

keharuman, dan kenikmatan. Dalam berbagai konteks, kata ini dapat digunakan untuk 

menyifati makanan, ucapan, perbuatan, jiwa, hingga kondisi ruhaniyah seseorang (Auliya 

Izzah Hasanah et al., 2021). 

Secara morfologis, “الطيب” adalah bentuk ṣifah musyabbahah (kata sifat yang menunjukkan 

keadaan tetap), dari bentuk dasar kata kerja  َطَاب (ṭāba) yang berarti “menjadi baik”. Kata 

 secara terminologis adalah segala sesuatu yang baik, halal, bersih, dan bermanfaat bagi "الطيب"

jasmani dan rohani, yang diizinkan oleh syariat untuk dikonsumsi, diucapkan, atau dilakukan. 

Secara linguistik, "Tayyib" (طيب) berasal dari akar kata yang berarti murni, bebas dari cacat, 

baik, dan bermanfaat. Kata ini juga dapat diartikan sebagai sesuatu yang menyenangkan dan 

baik untuk dimakan, yang tidak bertentangan dengan fitrah manusia. Sebaliknya, lawan kata 

dari "Tayyib" adalah "Khabith" (خبيث), yang berarti buruk, kotor, menjijikkan, atau berbahaya. 

Ulama klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali, dalam syarahnya terhadap Hadis ini, 

menafsirkan "Tayyib" sebagai "pure" atau "at-tahir" (yang suci atau murni). Ia menjelaskan 

bahwa Allah itu Tayyib dalam Dzat, Nama, Sifat, dan Perbuatan-Nya. Semua nama Allah 

adalah Tayyib, bebas dari kekurangan atau cacat.4 Ini berarti kesempurnaan Allah tidak hanya 

pada eksistensi-Nya, tetapi juga pada setiap atribut dan tindakan-Nya. 



 

Al-Raghib al-Isfahani, dalam karyanya yang monumental Al-Mufradat fi Gharib al-Quran, 

yang merupakan leksikon penting untuk memahami istilah-istilah Al-Qur'an, memberikan 

landasan kuat untuk analisis linguistik kata-kata Quran. Meskipun tidak ada kutipan langsung 

dari definisi 'Tayyib' dari karyanya dalam sumber yang tersedia, penggunaan kata 'Tayyib' 

dalam Al-Qur'an secara konsisten merujuk pada hal-hal yang baik, bersih, dan murni, seperti 

rezeki, perkataan, dan tanah yang subur. 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata “baik” sebagai padanan kata الطيب memiliki 

arti: elok; tidak jahat; berguna; sopan; sesuai (dengan keadaan, tempat, waktu); menyenangkan 

hati; menyedapkan; halal dan layak (tentang makanan). Maka dapat disimpulkan bahwa 

padanan kata الطيب dalam bahasa Indonesia mencakup unsur moral, etika, dan kualitas sesuatu 

hal secara umum. 

B. Pensyarah-an Para Ulama Terhadap Kata “الطيب”   

Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi, serta banyak ayat Al-Qur'an (misalnya QS. Al-

Baqarah: 168, 172; Al-Maidah: 88; Al-Mu’minun: 51), seringkali menggabungkan kata "halal" 

dan "tayyib". Meskipun sering disebut bersamaan, kedua istilah ini memiliki makna yang 

berbeda namun saling melengkapi. 

"Halal" merujuk pada kebolehan secara syariat, yaitu sesuatu yang diizinkan atau tidak 

dilarang oleh hukum Islam. Ini adalah prasyarat dasar. Sementara itu, "Tayyib" menambahkan 

dimensi kualitas, kebersihan, kemurnian, kesehatan, dan kebermanfaatan. Dengan kata lain, 

sesuatu yang halal belum tentu 

Tayyib jika tidak bersih, sehat, bergizi, atau diperoleh dengan cara yang tidak etis meskipun 

tidak secara langsung haram. Sebaliknya, sesuatu yang Tayyib haruslah halal. Konsep 'halalan 

tayyiban' oleh karena itu dipahami sebagai kerangka holistik untuk hidup sehat dalam Islam, 

menekankan kesejahteraan fisik, mental, dan spiritual. 

Pemilihan kata 'Tayyib' dalam Hadis, daripada hanya 'halal', untuk menggambarkan atribut 

Allah dan apa yang Dia terima, serta apa yang harus dikonsumsi manusia, menunjukkan 

pandangan dunia yang mendalam dan holistik. Ini menyiratkan bahwa penerimaan ilahi dan 

kesejahteraan manusia tidak hanya bergantung pada kepatuhan hukum, tetapi juga pada 

kualitas intrinsik dan kemurnian. Hal ini menunjukkan sebuah kemukjizatan dalam sifat 

komprehensif dari istilah itu sendiri, karena secara implisit mencakup aspek-aspek yang baru 



 

mulai sepenuhnya dihargai oleh ilmu pengetahuan modern (misalnya, dampak kualitas 

makanan terhadap kesehatan mental, bukan hanya fisik). Hadis ini bukan hanya sebuah aturan 

hukum tetapi panduan untuk kehidupan yang optimal. 

Selain itu, contoh penutup Hadis tentang seorang pria yang doanya ditolak karena rezekinya 

haram, membangun hubungan sebab-akibat langsung antara sumber dan kualitas rezeki 

seseorang dengan efektivitas tindakan spiritualnya. Ini bukan hanya tentang akuntabilitas 

individu; ini adalah pernyataan mendalam tentang keterkaitan alam materi dan spiritual. 

Kemurnian rezeki seseorang (Tayyib) secara langsung memengaruhi kemurnian dan 

penerimaan usaha spiritualnya. Ini menyiratkan bahwa efikasi spiritual tidak hanya bergantung 

pada tindakan itu sendiri (seperti etiket doa) tetapi juga pada kondisi mendasar dari kehidupan 

seseorang, terutama praktik ekonomi dan konsumsi. Ini menyoroti kemukjizatan spiritual 

dengan menekankan ekologi spiritual holistik di mana kemurnian internal terkait dengan 

kemurnian eksternal dari sarana. 

Sehubungan dengan pengertian الطيب, berbagai takrif atau definisi telah diberikan oleh para 

ulama. al-Sabuni menakrifkan bahwa semua yang dihalalkan oleh Allah SWT. adalah baik, 

sedangkan yang diharamkan, semuanya adalah tidak baik. 

Sementara al-Qurthubi dalam tafsirnya tidak menjelaskan arti perkataan thayyiban tetapi 

hanya menguraikan arti kata al-akl (makanan) yang baik yang memberi manfaat dan fungsi 

dari berbagai aspeknya. Walaupun begitu, al-akl yang diberikan arti sebagaimana dimaksud, 

mempunyai persamaan dengan arti kata al-thayyib. 

Αl-Ghazali menyatakan, secara umum, setiap yang halal itu baik, akan tetapi bentuk 

kebaikannya mempunyai perbedaan antara satu dengan yang lain. Menurut pandangan 

Kalamuddin Nurdin di dalam kamus Syawarifiyyah memberikan pemahaman kata الطيب adalah 

kebajikan, kebaikan, kemulian, keberkahan dan juga nikmat. Al-Raghib al-Ashfahani 

menjelaskan bahwa kata thayyib khusus digunakan untuk mengambarkan sesuatu yang 

memberikan kelezatan kepada panca indra dan jiwa, seperti makanan, pakaian, tempat tinggal 

dan sebagainya. Dalam menguraikan kaitan antara halal dan الطيب, al-Razi menjelaskan bahwa 

kata الطيب dari segi bahasa berarti bersih dan halal, disifatkan baik. Sedangkan makna asalnya 

menunjukkan kepada apa yang melezatkan dan mengenakkan sesuai dengan selera. 

 



 

Wahbah al-Zuhayli mengatakan, kata thayyiban yang dirujuk pada makanan, tidak 

mempunyai unsur syubhat, tidak berdosa (jika mengambilnya) dan tidak memiliki kaitan 

dengan hak orang lain. Pendapat ini tidak saja menekankan pada aspek materi makanan, tapi 

juga merangkumi persoalan dari mana ia di dapat, atau dengan kata lain, berkaitan dengan 

sumbernya. Ibnu Katsîr dan al-Shabuni mengatakan halâlan thayyiban merujuk kepada apa 

yang telah dihalalkan oleh Allah swt. Dan thayyiban sesuatu yang halal itu sesuai dengan harkat 

diri seseorang yang tidak mendatangkan bahaya pada tubuh dan akalnya. Penafsiran ini 

menekankan bukan saja soal halal tapi juga soal kesesuaian dan keselamatan diri dari 

penggunaan barang atau makanan yang halal. 

Kesimpulannya, halâlan thayyiban adalah makanan dan minuman yang dihalalkan dan 

mendatangkan kebaikan kepada manusia, tetapi tahap kebaikan tersebut bergantung kepada 

kesesuaiannya dengan diri individu yang bisa memberikan kesehatan tubuh dan akal. Di 

samping itu, mesti dijamin kebersihan dan kesuciannya dan tidak boleh mengandung unsur-

unsur syubhat dan dosa (termasuk cara mendapatkannya). Pesan penting yang bisa diambil dari 

penafsiran di atas, seorang muslim diperintahkan agar senantiasa berhati-hati dalam soal 

konsumsi pangan dengan melihat dua unsur penting, halâlan thayyiban . 

C. Makna kata “الطيب”  Pada Dalil-dalil yang Lain 

Sebelum menarik I’jaz dari kata “الطيب” maka alangkah baiknya untuk kemudian 

menulusuri dan menelaah secara singkat terlebih dahulu kata “الطيب” atau yang masih serupa 

dengannya pada sumber dalil yang lain baik dalam ayat al-Quran atau dalam hadis yang lain 

yang nantinya akan menjadi pembanding dan referensi untuk menarik I’jaz dari kata “الطيب” 

pada hadis pertama Arba’in an-Nawawi. 

Penulis menemukan terdapat hadis yang terdapat kata “الطيب” di dalamnya. Namun, karena 

redaksi hadis yang rata-rata sama maka penulis hanya mengambil 2 contoh hadis untuk di 

telaah. 

Adapun Hadis-hadis tersebut antara lain sebagai berikut. 

1) Shahih Muslim, No. 1685,  

ي عدَِيُّ بْنُ ثاَبتٍِ و حَدَّثنَيِ أَبوُ كُرَيْبٍ مُحَمَّدُ بْنُ الْعلَََءِ حَدَّثنَاَ أَبوُ أُساَمَةَ حَدَّثنَاَ فُضَيْلُ بْنُ مَرْزُوقٍ حَدَّثنَِ 

مَ أَيُّ  ُ علََيْهِ وَسلََّ ِ صَلَّى اللََّّ َ طَي بٌِ لََ يقَْبلَُ عنَْ أَبيِ حَازِمٍ عنَْ أَبيِ هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسوُلُ اللََّّ هاَ النَّاسُ إنَِّ اللََّّ



 

سلُُ كُلُو َ أَمَرَ الْمُؤْمِنيِنَ بمَِا أَمَرَ بهِِ الْمُرْسلَِينَ فَقَالَ } ياَ أَيُّهَا الرُّ ي بِاَتِ وَاعْمَلُوا إلََِّ طَي بِاً وَإنَِّ اللََّّ ا مِنْ الطَّ

جُلَ صَالِحًا إنِ يِ بمَِا تعَْمَلُونَ علَِيمٌ { وَقَالَ  ذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَي بِاَتِ مَا رَزَقْناَكُمْ { ثمَُّ ذَكَرَ الرَّ  } ياَ أَيُّهاَ الَّ

ِ وَمَطْعمَهُُ حَرَامٌ وَمَشْرَبهُُ حَ  ِ ياَ رَب  رَامٌ وَمَلْبسَهُُ حَرَامٌ يطُِيلُ السَّفَرَ أَشْعثََ أَغْبرََ يمَُدُّ يدَيَْهِ إلَِى السَّمَاءِ ياَ رَب 

  غُذِيَ باِلْحَرَامِ فَأَنَّى يسُْتجََابُ لِذلَِكَ وَ 

“Dan telah menceritakan kepadaku Abu Kuraib Muhammad bin Al Ala`, 

telah menceritakan kepada kami Abu Usamah, telah menceritakan kepada 

kami Fudlail bin Marzuq, telah menceritakan kepadaku Adi bin Tsabit, dari 

Abu Hazim, dari Abu Hurairah, ia berkata: Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: "Wahai 

sekalian manusia, sesungguhnya Allah itu baik. Dia tidak akan menerima 

sesuatu melainkan yang baik pula. Dan sesungguhnya Allah telah 

memerintahkan kepada orang-orang mukmin seperti yang diperintahkan-Nya 

kepada para Rasul dalam firman-Nya, 'Wahai para Rasul, makanlah 

makanan yang baik-baik (halal) dan kerjakanlah amal saleh. Sesungguhnya 

Aku Maha Mengetahui apa yang kalian kerjakan.' Dan Allah juga berfirman, 

'Wahai orang-orang yang beriman, makanlah dari rezeki yang baik-baik 

yang telah kami rezekikan kepadamu.'" Kemudian Nabi صلى الله عليه وسلم menceritakan 

tentang seseorang yang menempuh perjalanan jauh, sehingga rambutnya 

kusut nan kusam. Orang itu menadahkan tangannya ke langit seraya berdoa, 

"Wahai Tuhanku, wahai Tuhanku." Padahal makanannya dari yang haram, 

minumannya dari yang haram, pakaiannya dari yang haram dan segala 

sesuatunya dihasilkan dari yang haram. Lantas, bagaimanakah Allah akan 

memperkenankan doanya?” 

Hadis ini dapat ditemukan dalam kitab Shahih Muslim, tepatnya dalam Kitab 

"zakat", pada bab yang berjudul "menerima sedekah dari usaha yang baik", dengan 

nomor hadis 1685. Hadis ini memberikan penjelasan yang sangat penting tentang 

kemurnian dalam makanan dan penghasilan, di mana niat seseorang mendapatkan 

penghasilan dan konsumsi yang haram menghalangi dikabulkannya doa. Dengan 

kata lain, hadis ini menegaskan bahwa mendapatkan makanan dan penghasilan 

yang baik dapat mempengaruhi dikabulnya doa seseorang. 

 

 



 

2) Shahih Muslim, No. 1684,  

بْنِ يسَاَرٍ أَنَّهُ سمَِعَ أَباَ هُرَيْرَةَ يقَُولَُ و حَدَّثنَاَ قُتيَْبةَُ بْنُ سعَِيدٍ حَدَّثنَاَ لَيْثٌ عنَْ سعَِيدِ بْنِ أَبيِ سعَِيدٍ عنَْ سعَِيدِ 

 ِ ُ إ مَ مَا تصََدَّقَ أَحَدٌ بصَِدقََةٍ مِنْ طَي بٍِ وَلََ يقَْبلَُ اللََّّ ُ علََيْهِ وَسلََّ ِ صَلَّى اللََّّ ي بَِ إلََِّ أَخَذَهَا قَالَ رَسوُلُ اللََّّ لََّ الطَّ

حْمَنُ بيِمَِينهِِ وَإنِْ كَانتَْ تمَْ  حْمَنِ حَتَّى تكَُونَ أَعْظَمَ مِنْ الْجَبلَِ كَماَ يرَُب يِ أَحَدكُُمْ الرَّ ِ الرَّ رَةً فَترَْبوُ فيِ كَف 

هُ أَوْ فَصِيلَه   فَلُوَّ

“Dan telah menceritakan kepada kami Qutaibah bin Sa'id, telah 

menceritakan kepada kami Laits dari Sa'id bin Abi Sa'id dari Sa'id bin Yasar, 

bahwa ia mendengar Abu Hurairah berkata, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda, 

"Tidaklah seseorang yang menyedekahkan harta halalnya-yang mana Allah 

memang tidak akan menerima kecuali yang baik- melainkan Allah akan 

menerimanya dengan tangan kanan-Nya, meskipun sedekahnya itu hanya 

sebutir kurma. Maka kurma itu akan bertambah besar di tangan Allah Yang 

Maha Pengasih, sehingga akan menjadi lebih besar lagi daripada sebuah 

gunung, sebagaimana halnya kalian memelihara anak kambing dan anak 

unta (yang semakin lama semakin besar)." 

Hadis ini dapat ditemukan dalam kitab Shahih Muslim, tepatnya dalam Kitab 

"zakat", pada bab yang berjudul "menerima sedekah dari usaha yang baik", dengan 

nomor hadis 1684. Hadis ini memberikan penjelasan yang sangat penting tentang 

kemurnian dalam makanan dan penghasilan, di mana niat seseorang mendapatkan 

penghasilan dan konsumsi yang haram menghalangi dikabulkannya doa. Dengan 

kata lain, hadis ini menegaskan bahwa mendapatkan makanan dan penghasilan 

yang baik dapat mempengaruhi dikabulnya doa seseorang. 

Selain dalam hadis, kata “الطيب” juga dapat kita temukan di dalam al-Quran. Terdapat pada 

surat Al-Baqarah ayat 168. 

َّبِعوُْا خُطُوٰتِ الشَّيْطٰنِِۗ انَِّهٗ لَكُمْ  لََ تتَ ا فىِ الَْرَْضِ حَلٰلًَ طَي بِاًۖ وَّ بيِْنٌ يٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ كلُوُْا مِمَّ   عَدوٌُّ مُّ

“Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik 

dan janganlah mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu 

merupakan musuh yang nyata.” 

Selain itu kata “الطيب” juga dapat kita temukan pada surat Al-Baqarah ayat 172. 



 

ِ انِْ كُ    نْتمُْ ايَِّاهُ تعَْبدُوُْنَ يٰٰٓايَُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا كلُوُْا مِنْ طَي بِٰتِ مَا رَزَقْنٰكُمْ وَاشْكرُُوْا لِِلّه

“Wahai orang-orang yang beriman, makanlah apa-apa yang baik yang Kami 

anugerahkan kepadamu dan bersyukurlah kepada Allah jika kamu benar-

benar hanya menyembah kepada-Nya.” 

Selain itu kata “الطيب” juga dapat kita temukan pada surat Al-Maidah ayat 88. 

َ الَّذِيْٰٓ انَْتمُْ بهِٖ مُؤْمِنوُْنَ  اتَّقوُا اللَّه ُ حَلٰلًَ طَي بِاًۖ وَّ ا رَزَقَكُمُ اللَّه   وَكلُوُْا مِمَّ

“Makanlah apa yang telah Allah anugerahkan kepadamu sebagai rezeki yang 

halal lagi baik, dan bertakwalah kepada Allah yang hanya kepada-Nya kamu 

beriman.” 

Terdapat perbedaan arti pada kata  “الطيب” dalam al-Quran, pasalnya pada beberapa hadis 

yang sebelumnya kata tersebut di artikan sebagai “baik atau kebaikan” dari suatu makanan 

ataupun rezeki, sedangkan di dalam al-Quran disebutkan bahwa yang dimaksud dengan kata 

  .adalah dengan arti yang sama  ”الطيب“

D. I’jaz Terhadap Kata “الطيب”   

Berangkat dari beberapa pemaparan sebelumnya mulai dari tinjauan Bahasa, pendapat para 

ulama, kemudian meninjau dari dalil yang lain. Maka sekiranya kita sudah memiliki batu 

pijakan untuk mulai melakukak ‘Ijaz terhadap kata “الطيب” . proses I’jaz sendiri merupakan 

usaha untuk menarik makna yang belum ditemukan dari sebuah dalil atau usaha untuk 

memahami makna dari dalil yang sudah dipahami dengan lebih mendalam (Manaf & Novera, 

2022). 

a. Kesehatan Fisik: 

Konsep 'Tayyib' secara implisit mencakup makanan yang higienis, bergizi, dan 

bebas dari zat berbahaya. Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) dan berbagai penelitian 

ilmiah modern secara konsisten menekankan pentingnya diet sehat—kaya sayur, buah, 

biji-bijian utuh, protein tanpa lemak, serta rendah gula, garam, dan lemak tidak sehat—

untuk mencegah berbagai penyakit kronis seperti penyakit jantung, diabetes, dan 

kanker. Makanan olahan dan aditif kimia, sebaliknya, dapat memberikan "instruksi 

yang salah" pada tubuh, menyebabkan masalah kesehatan dan nutrisi yang suboptimal. 



 

Konsep 'Tayyib' selaras dengan prinsip-prinsip ini, mendorong konsumsi makanan 

alami dan berkualitas, yang secara inheren lebih baik untuk kesehatan fisik. 

Selain itu, 'Tayyib' juga mencakup aspek kebersihan dan keamanan pangan. 

Penelitian menunjukkan bahwa praktik kebersihan makanan yang buruk adalah 

penyebab utama penyakit bawaan makanan (foodborne diseases) yang menyebabkan 

jutaan orang sakit dan meninggal setiap tahunnya di seluruh dunia Perintah untuk 

makan yang 'Tayyib' secara langsung menyiratkan pentingnya kebersihan dari hulu ke 

hilir, mulai dari produksi, pengolahan, hingga penyajian makanan. Ini adalah pilar 

kesehatan masyarakat yang esensial, yang telah ditekankan oleh Hadis jauh sebelum 

adanya ilmu mikrobiologi atau standar keamanan pangan modern. 

b.  Kesehatan Mental dan Neurologis: 

Penelitian neurosains dan psikologi gizi telah menunjukkan hubungan erat antara 

diet dan kesehatan mental Diet yang buruk, terutama yang tinggi gula dan makanan 

olahan, dapat menyebabkan peradangan di otak dan tubuh, yang berkontribusi pada 

gangguan suasana hati seperti kecemasan dan depresi. Sebaliknya, diet kaya nutrisi, 

seperti yang ditemukan dalam sayur, buah, asam lemak omega-3, dan biji-bijian utuh, 

mendukung fungsi otak yang optimal dan kesejahteraan mental. 

Peran sumbu usus-otak (gut-brain axis) adalah penemuan ilmiah yang relatif baru 

dan sangat relevan. Mikrobioma usus memproduksi neurotransmitter, seperti serotonin 

(stabilisator suasana hati), yang memengaruhi suasana hati dan fungsi kognitif. Diet 

yang kaya serat dan makanan utuh mendukung mikrobioma usus yang sehat, yang pada 

gilirannya mendukung kesehatan mental. Diet tinggi makanan olahan dapat 

mengganggu keseimbangan ini. Konsep 'Tayyib' yang mendorong makanan murni dan 

alami secara langsung mendukung kesehatan sumbu usus-otak ini. 

Penekanan Hadis pada 'Tayyib' sebagai kondisi untuk penerimaan ilahi dan 

kesejahteraan manusia secara implisit mengandung pemahaman kesehatan yang 

canggih yang mendahului penemuan ilmiah modern berabad-abad. Kualitas prediktif 

ini merupakan indikator kuat dari kemukjizatan. Hadis ini tidak hanya menyatakan 

"makanlah yang sehat"; ia menggunakan istilah 'Tayyib' yang komprehensif, yang 

mencakup kemurnian, kebaikan, dan manfaat. Fakta bahwa ilmu pengetahuan modern, 

melalui penelitian canggih, sekarang memvalidasi hubungan rumit antara kualitas diet, 



 

kesehatan usus, fungsi otak, dan kesejahteraan secara keseluruhan, menunjukkan 

bahwa Hadis memberikan prinsip dasar yang implikasi ilmiahnya baru sekarang 

sepenuhnya dipahami. Panduan "mendahului zamannya" ini adalah manifestasi kuat 

dari kemukjizatan ilmiah. Ini menyiratkan bahwa mengikuti prinsip-prinsip 'Tayyib' 

secara inheren akan mengarah pada hasil kesehatan yang lebih baik, bahkan tanpa 

pengetahuan ilmiah eksplisit tentang mengapa. Hal ini memperkuat gagasan bahwa 

ajaran Islam bukan hanya ritualistik tetapi menawarkan cetak biru yang komprehensif 

dan dipandu secara ilahi untuk kemajuan manusia, mencakup dimensi fisik, mental, dan 

spiritual. Ini memberikan dasar yang kuat untuk mempromosikan prinsip-prinsip diet 

dan gaya hidup Islam sebagai model untuk kesehatan dan kesejahteraan universal. 

c. Dampak pada Hati dan Perilaku:  

Konsumsi rezeki yang 'Tayyib' (halal dan murni) memiliki dampak langsung pada 

kemurnian hati dan perilaku seseorang. Hadis ini secara tegas memperingatkan bahwa 

harta haram dapat menghalangi doa dan merusak hati, menyebabkan kegelisahan, 

ketidakberkahan, dan bahkan memengaruhi perilaku. Sebaliknya, rezeki yang 'Tayyib' 

membawa ketenangan batin, disiplin diri, dan memperkuat hubungan dengan Allah, 

yang mengarah pada kebahagiaan di dunia dan akhirat. Ini menunjukkan bahwa 

spiritualitas Islam adalah holistik, tidak memisahkan antara aspek materi dan spiritual 

kehidupan, di mana kualitas materi memengaruhi kualitas spiritual. 

d. Penerimaan Doa dan Amal:  

Hadis secara eksplisit menyatakan bahwa Allah tidak menerima kecuali yang 

'Tayyib'. Ini berarti amal saleh dan doa hanya akan diterima sepenuhnya jika rezeki 

yang digunakan untuk menopang pelakunya juga 'Tayyib'. Contoh dalam Hadis tentang 

seorang pria yang doanya tidak dikabulkan karena makanannya haram, menunjukkan 

bahwa aspek materi memiliki pengaruh fundamental terhadap aspek spiritual. Ini adalah 

bukti nyata bahwa Islam memandang kehidupan secara terintegrasi, di mana kebersihan 

dan kehalalan rezeki menjadi prasyarat bagi validitas dan penerimaan ibadah. 

e. Pembentukan Karakter Muslim:  

Kehidupan yang berlandaskan pada prinsip 'Tayyib' dalam setiap aspek (makanan, 

rezeki, amal) akan membentuk pribadi Muslim yang berintegritas, bersih secara fisik 



 

dan spiritual, serta memiliki ketenangan jiwa. Ini adalah tujuan utama ajaran Islam, 

yaitu membentuk manusia yang paripurna (insan kamil). Dengan demikian, Hadis ini 

tidak hanya memberikan pedoman hukum, tetapi juga cetak biru untuk pengembangan 

karakter yang mulia. Peringatan Hadis tentang rezeki yang tidak sah yang memengaruhi 

penerimaan doa menyiratkan potensi dampak spiritual dan psikologis lintas generasi. 

Efek konsumsi haram tidak terbatas pada individu tetapi dapat meluas ke keturunan dan 

komunitas mereka.  

Frasa "diberi makan dari yang haram" dapat menyiratkan tidak hanya konsumsi 

individu tetapi juga bagaimana seseorang menyediakan untuk keluarganya. Jika sebuah 

keluarga diberi makan dengan cara yang haram, kesejahteraan spiritual dan bahkan 

psikologis seluruh rumah tangga dapat terganggu, memengaruhi doa mereka, 

pengembangan karakter, dan penerimaan spiritual secara keseluruhan. Ini memperluas 

kemukjizatan dari kesejahteraan individu ke kesehatan masyarakat dan keluarga, 

menunjukkan pemahaman mendalam tentang dinamika sosial dan spiritual yang beriak 

melintasi generasi. Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip Islam yang lebih luas tentang 

barakah (berkah) dan ketiadaannya karena keuntungan yang tidak sah. Ini 

menggarisbawahi tanggung jawab besar untuk mencari nafkah yang halal dalam Islam, 

tidak hanya untuk kesalehan pribadi tetapi untuk kesejahteraan holistik dan integritas 

spiritual keluarga dan masyarakat. Ini menyoroti dimensi etis dari 'Tayyib' sebagai 

keharusan sosial, bukan hanya pilihan individu. 

Analisis komprehensif terhadap kata “الطيب” dalam Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi 

mengungkapkan sebuah kedalaman makna yang melampaui interpretasi tradisional yang 

terbatas pada aspek halal-haram. Makna 'Tayyib' mencakup kemurnian, kebaikan, kebersihan, 

kualitas, dan kebermanfaatan, baik secara intrinsik maupun dari cara perolehannya. Ini 

menunjukkan bahwa Hadis ini bukan sekadar pedoman hukum, melainkan sebuah kerangka 

holistik untuk kehidupan yang optimal. 

Integrasi dimensi kemukjizatan ilmiah (i'jaz ilmi) dan dalam Hadis ini saling melengkapi 

dan memperkuat argumen tentang sifat kenabiannya. Misalnya, konsumsi makanan yang bersih 

dan bergizi (aspek fisik 'Tayyib') tidak hanya menyehatkan fisik, tetapi juga memengaruhi 

kesehatan mental dan spiritual seseorang. Kesehatan fisik dan mental yang baik, yang didukung 

oleh asupan 'Tayyib', pada gilirannya akan memengaruhi penerimaan amal dan doa. Ini 

menunjukkan bahwa Islam memandang manusia sebagai entitas yang terintegrasi, di mana 



 

kesejahteraan satu dimensi (fisik) memiliki implikasi langsung pada dimensi lainnya (mental 

dan spiritual). 

Hadis ke-sepuluh ini, yang diucapkan lebih dari 14 abad lalu, mengandung petunjuk yang 

selaras secara luar biasa dengan penemuan ilmiah modern tentang kesehatan holistik. Ini adalah 

bukti nyata dari kemukjizatan Hadis Nabi SAW. Kesederhanaan redaksi Hadis ini telah 

meletakkan fondasi bagi pemahaman kesehatan holistik yang baru terungkap sepenuhnya 

melalui penelitian ilmiah modern. Sebagai contoh, keterkaitan antara makanan yang 'Tayyib' 

dengan mikrobioma usus dan kesehatan mental (sumbu usus-otak) adalah contoh konkret dari 

kemukjizatan ilmiah. Demikian pula, dampak rezeki haram pada penerimaan doa dan 

ketenangan hati menunjukkan kemukjizatan spiritual. 

Kemukjizatan Hadis ini bukanlah fenomena statis, melainkan dinamis, yang 

mengungkapkan lapisan-lapisan makna dan relevansi baru seiring kemajuan pengetahuan 

manusia. Kata 'Tayyib' yang ringkas namun mendalam dalam Hadis ini dapat dilihat sebagai 

"benih" pengetahuan. Pada masa-masa awal, ia menghasilkan interpretasi yurisprudensial dan 

teologis. Dengan munculnya ilmu pengetahuan modern (nutrisi, neurosains), benih ini 

"berkembang" untuk mengungkapkan implikasi ilmiahnya, yang mungkin sebelumnya hanya 

dipahami secara laten atau intuitif. Pembukaan makna yang dinamis ini di berbagai zaman, di 

mana penemuan ilmiah baru terus-menerus menegaskan kebijaksanaan Hadis, adalah bentuk 

kemukjizatan yang kuat. Ini menyiratkan bahwa Hadis adalah teks hidup yang sifat 

kemukjizatannya menjadi lebih jelas dengan kemajuan peradaban manusia. Perspektif ini 

mendorong penelitian interdisipliner yang berkelanjutan dalam studi Islam, membina dialog 

antara teks-teks agama dan penyelidikan ilmiah, dan menempatkan Islam sebagai sumber 

bimbingan komprehensif untuk sepanjang masa. 

Meskipun ulama klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali dan Al-Raghib al-Isfahani telah 

memberikan kontribusi besar dalam menafsirkan 'Tayyib' dari sudut pandang linguistik dan 

teologis, penelitian ini tidak menggantikan, melainkan memperkaya pemahaman mereka. 

Analisis multidisiplin modern menambahkan lapisan pemahaman ilmiah yang mungkin belum 

tersedia di zaman mereka. Kontribusi baru dari penelitian ini adalah menunjukkan bahwa Hadis 

ini bukan hanya pedoman moral atau hukum, tetapi juga mengandung prinsip-prinsip kesehatan 

dan kesejahteraan yang universal dan abadi, yang dapat diverifikasi secara empiris di era 

modern. 



 

3. Kesimpulan 

Kata "الطيب" dalam Hadis ke-sepuluh Arba’in an-Nawawi memiliki makna yang luas dan 

mendalam, mencakup kemurnian, kebaikan, kebersihan, dan kebermanfaatan, baik secara 

intrinsik maupun dari cara perolehannya. Konsep 'Tayyib' ini melampaui batasan halal semata, 

menjadi fondasi bagi kesehatan holistik—fisik, mental, dan spiritual—sebagaimana terbukti 

dalam keselarasan ajarannya dengan temuan ilmiah modern mengenai nutrisi, neurosains 

(termasuk sumbu usus-otak), psikologi, dan higienitas pangan. Secara spiritual, konsumsi 

rezeki dan pelaksanaan amal yang 'Tayyib' adalah prasyarat bagi ketenangan batin, penerimaan 

doa, dan pembentukan karakter mulia. Hadis ini, yang diucapkan lebih dari 14 abad lalu, 

menunjukkan visi kenabian yang melampaui pengetahuan zamannya, memberikan panduan 

yang relevan dan terbukti secara ilmiah di era kontemporer, menegaskan aspek 

kemukjizatannya. 

Kata “ بالطي ” bukan sekadar istilah bahasa Arab yang berarti “baik” secara umum, tetapi 

memiliki makna multidimensi yang mencakup aspek spiritual, moral, biologis, dan sosial. 

Dalam tinjauan bahasa, “الطيب” mengandung makna bersih, suci, menyenangkan, dan 

bermanfaat. Dalam pandangan para ulama, kata ini merepresentasikan prinsip dasar dalam 

konsumsi dan penghasilan yang tidak hanya halal secara hukum syariat, tetapi juga layak secara 

etika dan maslahat. Dalil-dalil yang dikaji, baik dari hadis maupun Al-Qur’an, memperkuat 

pemahaman bahwa “الطيب” menjadi syarat penting dalam diterimanya amal, termasuk doa dan 

sedekah. Melalui hadis ke-10 dalam Arba'in an-Nawawi dan beberapa hadis serta ayat lain, 

ditunjukkan bahwa kualitas spiritual seseorang sangat dipengaruhi oleh sumber makanan, 

minuman, dan harta yang dikonsumsinya. Dari sisi i‘jāz ‘ilmī, kata “الطيب” menunjukkan 

bahwa Islam telah lama menekankan pentingnya kesehatan konsumsi dan kebersihan sumber 

penghidupan jauh sebelum ilmu gizi, toksikologi, dan psikologi modern berkembang. Makanan 

yang baik dan bersih tidak hanya berdampak pada tubuh, tetapi juga menopang kekhusyukan 

ibadah, kejernihan hati, dan keterkabulan doa. Terimakasih untuk dosen pengampu mata kuliah 

I’jaz ‘Ilmi yang telah membagikan ilmu nya sehingga terbuatlah artikel ini. Penulis berharap 

dapat bermanfaat bagi secara pembaca terlebih khusus untuk penulis sendiri. Artikel ini 

memiliki banyak kekurangan karena kurangnya eksplorasi kitab-kitab syarah hadis dan hanya 

mengandalkan sumber internet. Oleh karna itu, penulis merekomendasikan kepada peneliti 

selanjutnya untuk lebih mendalami literatur primer dari kitab-kitab klasik agar hasil penelitian 

menjadi lebih valid. 

 



 

Daftar Pustaka 

Auliya Izzah Hasanah, Rizka Fauziah, & Rachmad Risqy Kurniawan, SEI, M. (2021). 

Konsep Makanan Halal Dan Thayyib Dalam Perspektif Al-Qur’an Auliya Izzah 

Hasanah. Ulumul Qur’an:Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, x, 10. 

Al-Aṣfahānī, Ar-Rāghib. (1973). Al-Dharī'ah 'ilā Makārim al-Sharī'ah. Maktabah al-Kullīyah 

al-Azharīyah. 35 

Al-Aṣfahānī, Ar-Rāghib. (1988). Tafṣīl al-Nash'atayn wa Taḥṣīl al-Sa'ādatayn. Dār al-Gharb 

al-Islāmī. 35 

Al-Qarni, A. (2016). Food hygiene practice and its determinants among food handlers at 

university of Gondar. International Journal of General Medicine, 9, 397–405. 26 

Al-Qarni, A. (2017). The Role of Prophetic Food in the Prevention of Chronic Diseases. 

International Journal of Medical Research & Health Sciences, 6(11), 16-23. 18 

Al-Raghib al-Isfahani. (n.d.). Al-Mufradat fi Gharib al-Quran. 17 

Al-Shamaileh, A. H., & Al-Dahhan, N. (2020). Foodborne Diseases: A Global Public Health 

Threat. Journal of Infection and Public Health, 13(8), 1059-1065. 27 

Al-Zeer, R., & Abou Hadeed, H. (2017). Rational and practical aspects of Halal and Tayyib 

in the context of food safety. Journal of Cleaner Production, 166, 1242-1250. 19 

An-Nawawi, Y. (n.d.). Al-Arba’in an-Nawawiyah. 

Denton, C., Lawson, K., & Armstrong, L. (n.d.). How Does Food Impact Health? University 

of Minnesota. Retrieved from https://www.takingcharge.csh.umn.edu/how-does-food-

impact-health 24 

Elgharbawy, A., & Azmi, N. A. N. (2022). Food as medicine: How eating halal and tayyib 

contributes to a balanced lifestyle. Halalsphere, 2(1), 86–97. 7 

Erol, A. (2021). Basis of halal lifestyle in Islamic law. Journal of Food Science and 

Engineering, 11, 23–32. 7 

Fadzlillah, N. A., Sukri, S. J. M., Othman, R., Rohman, A., & Shamsuddin, M. (2022). 

Concept and Guidelines of Consuming Halal-Tayyiban Food from Islamic and Health 

Perspectives: A Meaningful Lesson from COVID-19 Outbreak. International Journal of 

Asian Social Science, 12(5), 169–182. 7 

Fitriani, N. R., Rahmadhani, D., & Fatimatuzzahro. (2022). Intellingent Packaging Sebagai 

Smart Technology Produk Pangan Dalam Perspektif Sains Dan Islam. Prosiding 

Konferensi Integrasi Interkoneksi Islam Dan Sains, 4, 80–86. 

Ibn Rajab al-Hanbali. (n.d.). Jami' al-'Ulum wal-Hikam fi Sharh khamsina Hadithan min 

Jawami al-Kalim. 1 

Manaf, A., & Novera, M. (2022). I’JAZ AL-ILMI FIL HADISTinjauan Terhadap Wudu dan 

Pengaruhnya Bagi Kesehatan. DIRAYAH : Jurnal Ilmu Hadis, Vol.3, 110–112. 

Number Analytics. (n.d.). Neuroscience of nutrition and mental health. Retrieved from 

https://www.numberanalytics.com/blog/neuroscience-of-nutrition-and-mental-health 29 

Sutter Health. (n.d.). Eating well for mental health. Retrieved from 

https://www.sutterhealth.org/health/eating-well-for-mental-health 28 

Talaee, A., & Ghodsi, R. (2022). The Impact of Food on Mental Health and Behavioral 

Disorders. International Journal of General Medicine, 15, 8709–8721. 31 

Tsani, A. F., Susilo, H., Suyamto, Setiawan, U., & Sudanto. (2021). Halal and Thayyib Food 

in Islamic Sharia Perspective. International Journal Mathla’ul Anwar of Halal Issues, 

1(1), 97–109. https://doi.org/10.30653/ijma.202111.34 

WHO. (n.d.). Healthy diet. Retrieved from https://www.who.int/initiatives/behealthy/healthy-

diet 25 

 


	1. Pendahuluan
	A. Latar Belakang
	2. Hasil Penelitian
	3. Kesimpulan
	Daftar Pustaka

