
1 

 

PENDEKATAN INTERTEKSTUAL DALAM KRITIK MATAN HADIS:  

KERANGKA METODOLOGIS DAN APLIKASI ANALITIS 

------------------------------- 

Ahlidin Jamaluddin,1 Tajul Arifin,2 Ali Masrur.3  
 

1UIN Sunan Gunung Djati, Bandung 1; ahlidinjamal@gmail.com 
2UIN Sunan Gunung Djati, Bandung 2; tajularifin64@uinsgd.ac.id 

3UIN Sunan Gunung Djati, Bandung 3; alimasrur@yahoo.com 

------------------------------- 

Abstract: This study examines the intertextual approach as a new methodological strategy in 

hadith text criticism (naqd al-matn). Drawing from the theory of intertextuality in literary 

studies, this approach is explored for its potential to deepen contextual understanding of 

hadith. The main objective of this research is to develop a systematic and applicable 

methodological framework. This framework consists of four stages: identification of the 

primary text, mapping of intertextual networks, dialogical analysis, and synthesis of meaning. 

The methodology is then applied to a case study of the hadith lā ‘adwā (“there is no 

contagion”) to test its effectiveness in resolving issues of contradiction and semantic 

complexity. The analysis reveals that this approach not only succeeds in reconciling the 

apparent contradiction between the prohibition of contagion and the recommendation to 

maintain distance, but also clarifies the underlying structure of meaning within the hadith. This 

approach distinguishes between the theological rejection of the autonomous power of disease 

and the practical recognition of causality as part of sunnatullah (divine law). Thus, the study 

concludes that the intertextual approach can bridge classical hadith criticism with 

contemporary analytical tools, enriching the understanding of the moral, theological, and 

social dynamics within the hadith tradition. 

Keywords: Hadith, Intertextuality, Textual Criticism, Methodology, Case Study. 

Abstrak: Penelitian ini menguji pendekatan intertekstual sebagai strategi metodologis baru 

dalam kritik matan hadis (naqd al-matn). Berangkat dari teori intertekstualitas dalam studi 

sastra, pendekatan ini dieksplorasi potensinya untuk memperdalam pemahaman hadis secara 

lebih kontekstual. Tujuan utama penelitian ini adalah membangun kerangka kerja metodologis 

yang sistematis dan aplikatif. Kerangka ini terdiri dari empat tahap: identifikasi teks primer, 

pemetaan jaringan intertekstual, analisis dialogis, dan sintesis makna. Metodologi ini 

kemudian diterapkan pada studi kasus hadis ‘lā ‘adwā’ (“tidak ada penularan”) untuk 

menguji efektivitasnya dalam menyelesaikan problem kontradiksi dan kompleksitas makna. 

Hasil analisis mengungkapkan bahwa pendekatan ini tidak hanya berhasil menyelaraskan 

kontradiksi yang tampak antara larangan terhadap penularan dan anjuran menjaga jarak, 

tetapi juga mampu memperjelas struktur makna yang terkandung dalam hadis. Pendekatan ini 

membedakan antara penolakan teologis terhadap kekuatan otonom penyakit dan pengakuan 

praktis terhadap hukum kausalitas sebagai bagian dari sunatullah. Dengan demikian, 

penelitian ini menyimpulkan bahwa pendekatan intertekstual mampu menjembatani kritik 

matan klasik dengan perangkat analisis kontemporer, serta memperkaya pemahaman terhadap 

dinamika pesan moral, teologis, dan sosial dalam tradisi hadis. 

Kata Kunci: Hadis, Intertekstualitas, Kritik Matan, Metodologi, Studi Kasus. 



2 

 

1. Pendahuluan 

a. Latar Belakang 

Hadis, sebagai sumber hukum kedua dalam Islam setelah Al-Qur'an, memegang peranan 

sentral dalam pembentukan doktrin, hukum, dan etika Muslim (Samr, 2020). Keabsahan 

sebuah hadis, yang bergantung pada otentisitasnya, menjadi prasyarat mutlak kehujahannya. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, para ulama (muhadditsin) telah mengembangkan sistem kritik 

yang canggih, mencakup kritik sanad (naqd al-sanad) dan kritik matan (naqd al-matn) (Ismail, 

1995). Walaupun analisis terhadap sanad telah berkembang dengan sangat maju, evaluasi 

terhadap matan—yang menitikberatkan pada isi atau kandungan hadis—masih kerap 

dipandang kurang mendapat perhatian secara sistematis dan menyeluruh (A’zami, 1977). 

Seiring berjalannya waktu, umat Islam dihadapkan pada persoalan-persoalan modern 

yang kompleks dan tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit dalam teks. Kesenjangan 

historis dan kultural antara masa kenabian dan era kontemporer menuntut adanya pendekatan 

baru yang melampaui analisis tekstual murni (Saeed, 2006). Cendekiawan modern berupaya 

menghidupkan kembali kajian hadis dengan metodologi yang dapat menyeimbangkan 

pemahaman tekstual dan kontekstual (Syamsuddin, 2007). Dalam konteks ini, pendekatan 

intertekstual, yang diadopsi dari studi sastra, menawarkan sebuah perangkat analisis yang 

menjanjikan. Pendekatan ini memandang bahwa sebuah teks tidak pernah berdiri sendiri, 

melainkan selalu berada dalam dialog dengan teks-teks lain yang mendahuluinya atau yang 

sezaman dengannya. Mengingat korpus tekstual Islam (Al-Qur'an, Hadis, Sirah, Fiqh) saling 

terkait erat, pendekatan ini berpotensi membuka cakrawala baru dalam memahami otentisitas, 

makna, dan relevansi hadis di masa kini (Syamsuddin, 2007). 

b. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library 

research). Sifat penelitian adalah deskriptif-analitis, yang bertujuan untuk mengurai konsep 

intertekstualitas, merumuskan kerangka metodologisnya untuk kritik matan, dan menganalisis 

penerapannya melalui studi kasus (Moleong, 2019). Data primer penelitian ini adalah matan 

hadis terkait tema penularan penyakit yang diriwayatkan dalam kitab-kitab hadis utama 

seperti Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, dan Sunan Abu Dawud, serta ayat-ayat Al-Qur'an 

yang relevan. Data sekunder mencakup literatur akademis mengenai teori intertekstualitas 

(Kristeva, 1980; Barthes, 1977), karya-karya ulama klasik dan kontemporer tentang kritik 

matan hadis, dan jurnal-jurnal yang membahas metodologi studi Islam (Zed, 2004). Analisis 

data dilakukan melalui empat tahap: (1) identifikasi teks primer, (2) pemetaan jaringan 

intertekstual, (3) analisis hubungan dialogis antarteks, dan (4) perumusan sintesis makna. 

c. Tinjauan Pustaka 

Konsep intertekstualitas dipopulerkan oleh Julia Kristeva, yang mengembangkannya dari 

gagasan dialogisme Mikhail Bakhtin. Kristeva (1980) menyatakan bahwa setiap teks adalah 

"sebuah mozaik kutipan" (a mosaic of quotations), yang menyerap dan mentransformasi teks-

teks lain. Roland Barthes (1977) memperkuat ide ini dengan menyatakan bahwa makna sebuah 

teks tidak ditemukan secara inheren, melainkan dibentuk melalui jaring-jaring hubungan 

dengan teks lain. Dalam studi Islam, konsep ini sangat relevan. Sebuah matan hadis tidak lahir 

dalam ruang hampa, ia merespons ayat Al-Qur'an, mengomentari hadis lain, atau mengoreksi 

tradisi pra-Islam (Khalidi, 1994). 

Sementara itu, kritik matan hadis telah dipraktikkan oleh ulama klasik. Tokoh seperti Ibn 

Qayyim al-Jawziyyah (1985) dan al-Khatib al-Baghdadi (1986) menetapkan sejumlah kriteria 

untuk validitas matan, di antaranya: tidak bertentangan dengan Al-Qur'an, tidak berlawanan 

dengan hadis yang lebih kuat (mutawatir), selaras dengan akal sehat dan fakta sejarah yang 



3 

 

mapan, serta memiliki gaya bahasa kenabian (jawami' al-kalim). Meskipun kriteria ini 

fundamental, penerapannya seringkali bersifat intuitif. Pendekatan intertekstual modern 

berupaya untuk menyistematisasi dan melengkapi proses kritik klasik tersebut dengan 

menyediakan kerangka kerja analitis yang lebih terstruktur. 

2. Hasil Penelitian 

Hasil penelitian ini terbagi menjadi dua bagian utama, perumusan kerangka metodologis 

dan penerapannya dalam sebuah studi kasus. 

 

1. Kerangka Metodologis Pendekatan Intertekstual dalam Kritik Matan 

Berdasarkan tinjauan teoretis dan kebutuhan praktis dalam studi hadis, sebuah kerangka 

kerja empat langkah diusulkan sebagai berikut: 

a. Identifikasi dan Pemisahan Teks Primer: Langkah awal adalah menetapkan satu matan 

hadis sebagai fokus utama analisis. Teks ini harus dipisahkan dari komentar (syarah) 

untuk memahami struktur internal dan proposisi dasarnya secara murni (al-Sibaʻi, 

1985). 

b. Pemetaan Jaringan Tekstual (Interteks): Langkah ini adalah inti dari analisis 

intertekstual, di mana semua teks yang berdialog dengan teks primer dipetakan. 

Jaringan ini dibagi menjadi dua kategori: 

- Hubungan Intra-Korpus Hadis: Mencakup (a) berbagai jalur periwayatan (turuq) 

dari hadis yang sama untuk melihat variasi lafal; (b) hadis pendukung (syawahid) 

yang semakna meski berbeda lafal; dan (c) hadis lain yang membahas topik serupa 

(Motzki, 2002). 

- Hubungan Ekstra-Korpus: Melibatkan (a) ayat-ayat Al-Qur'an yang menjadi acuan, 

baik secara eksplisit maupun implisit; (b) riwayat Sirah Nabawiyyah yang 

memberikan konteks historis (asbab al-wurud); dan (c) gagasan atau praktik dari 

konteks pra-Islam (Jahiliyah) yang direspons oleh hadis (Juynboll, 2007). 

c. Analisis Hubungan Dialogis Antarteks: Setelah jaringan dipetakan, sifat hubungan 

antar teks dianalisis. Hubungan ini dapat berupa: konfirmasi (ta'kid), spesifikasi 

(takhsis), elaborasi (tafsil), penyelarasan kontradiksi (ta'arud), atau transformasi 

(tahwil) makna dari konteks lama ke konteks baru (Kamali, 2005). 

d. Kontekstualisasi dan Sintesis Makna: Tahap akhir adalah merumuskan kesimpulan 

dengan membangun kembali pemahaman yang utuh. Proses ini bertujuan mengungkap 

bagaimana hadis berinteraksi dengan Al-Qur'an, menjawab persoalan zamannya, dan 

bagaimana potensi kontradiksi dapat diharmonisasi menjadi sebuah sintesis makna 

yang koheren (Rahman, 1965). 

 

2. Studi Kasus: Analisis Intertekstual Hadis “lā ‘adwā” 

Kerangka di atas diterapkan pada salah satu hadis: " َل فارا وا لَ صا ةا وا لَ طِيارا ى وا لَا عادْوا

ةا   Tidak ada ‘adwa’ (penularan penyakit secara otomatis), tidak ada tiyarah (takhayul dari“) "هااما

burung), tidak ada safar (mitos bulan Safar), dan tidak ada hamah (mitos burung hantu)") (al-

Bukhari, No. 5757; Muslim, No. 2220). 

a. Identifikasi Teks Primer: Teks primer adalah hadis di atas. Proposisi utamanya, 

khususnya kalimat "lā ‘adwā", secara literal tampak menafikan adanya penularan 

penyakit, yang bertentangan dengan fakta empiris dan hadis lain. 

b. Pemetaan Jaringan Tekstual: 



4 

 

1. Intra-Korpus (Hadis Lain): 

- Teks Kontras 1: Hadis yang memerintahkan, "Menjauhlah dari penderita kusta 

sebagaimana engkau lari dari singa" (fīrra min al-majdzūm...). Hadis ini secara 

eksplisit memerintahkan tindakan preventif. 

- Teks Kontras 2: Hadis tentang wabah (tha'un) yang melarang orang masuk atau 

keluar dari daerah terjangkit, sebuah prinsip karantina. 

- Teks Kontekstual: Dialog dengan seorang Arab Badui yang bertanya tentang 

unta sehat yang tertular dari satu unta berkudis. Nabi menjawab dengan 

pertanyaan retoris, "Maka siapa yang menulari yang pertama?" 

2. Ekstra-Korpus: 

- Al-Qur'an: Ayat tentang takdir dan kekuasaan mutlak Allah, seperti QS. At-

Taubah [9]: 51, "Katakanlah: ‘Sekali-kali tidak akan menimpa kami melainkan 

apa yang telah ditetapkan Allah untuk kami.’” 

- Konteks Pra-Islam: Kepercayaan Jahiliyah bahwa penyakit memiliki kekuatan 

otonom untuk berpindah dan menyebar, terlepas dari kehendak Tuhan. 

c. Analisis Hubungan Dialogis: 

- Hubungan Transformasi: Hadis "lā ‘adwā" tidak menafikan fenomena empiris 

penularan. Ia mentransformasi keyakinan di baliknya, dari ideologi syirik 

(penyakit punya kekuatan otonom) menjadi akidah tauhid (semua terjadi atas 

izin dan takdir Allah). Pernyataan ini didasarkan pada sudut pandang teologis, 

bukan pada aspek fisik. 

- Hubungan Komplementer: Hadis "fīrra min al-majdzūm" melengkapi hadis 

pertama. Ia berfungsi sebagai petunjuk praktis dalam ranah syariat, 

mengajarkan untuk mengambil sebab (al-akhdzu bil asbab) dan tindakan 

preventif. 

- Sintesis Dialogis: Pertanyaan Nabi, "Maka siapa yang menulari yang 

pertama?", menjadi kunci sintesis. Ia secara cerdas mengarahkan lawan bicara 

untuk mengakui bahwa sumber penyakit pertama adalah atas kehendak Allah, 

sehingga seluruh proses penularan berikutnya juga berada dalam koridor takdir-

Nya. 

d. Kontekstualisasi dan Sintesis Makna: 

1. Makna Teologis: Hadis "lā ‘adwā" adalah sebuah koreksi akidah yang 

membatalkan kepercayaan syirik. Makna sebenarnya adalah, "Tidak ada 

penularan penyakit yang terjadi dengan sendirinya, kecuali dengan izin Allah." 

2. Makna Praktis: Hadis tentang menjauhi penderita kusta adalah panduan 

perilaku (ikhtiar) untuk menjaga diri, yang merupakan bagian dari ajaran 

tawakal yang aktif. 

3. Kesimpulan Kritik Matan: Matan hadis "lā ‘adwā" terbukti valid dan koheren 

ketika dibaca dalam jaringan tekstualnya. Ia tidak bertentangan dengan hadis 

lain, akal sehat, atau fakta ilmiah, karena ia beroperasi pada level teologis. 

3. Kesimpulan 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat ditarik kesimpulan bahwa pendekatan 

intertekstual menawarkan sebuah kerangka kerja metodologis yang kaya dan sistematis untuk 



5 

 

memperkuat disiplin kritik matan hadis. Ia mengubah cara pandang dari melihat hadis sebagai 

unit-unit terisolasi menjadi simpul-simpul dalam sebuah jaringan makna yang luas, yang 

berdialog secara dinamis dengan Al-Qur'an, hadis lain, dan konteks historisnya. 

Melalui empat tahap—identifikasi teks, pemetaan intertekstual, analisis dialogis, dan 

sintesis makna—pendekatan ini terbukti mampu menyelaraskan kontradiksi secara harmonis, 

seperti yang ditunjukkan dalam studi kasus hadis ‘lā ‘adwā’. Metode ini berhasil menggali 

lapisan makna yang lebih dalam, membedakan antara dimensi teologis dan praktis dari sebuah 

ajaran. Dengan demikian, pendekatan intertekstual tidak hanya relevan secara teoretis, tetapi 

juga sangat aplikatif, serta mampu menjembatani warisan kritik hadis klasik dengan metode 

analisis modern untuk menjawab tantangan pemahaman hadis di masa kini.  

Ucapan Penghargaan: 

Penulis mengucapkan terima kasih yang tulus kepada Prof. Dr. Tajul Arifin, M.A., dan 

Dr. Ali Masrur, M.Ag., selaku dosen dan pembimbing yang telah memberikan arahan dan ilmu 

serta wawasan berharga dalam penyusunan karya ini. 

 

Daftar Pustaka 

Aʻzami, M. M. (1977). Studies in Hadith Methodology and Literature. Indianapolis: American 

Trust Publications. 

Al-Asha, S. (2020). Al-Madhal ila dirasah al-hadits wa al-sunnah. Homs: al-Maktabah al-

Islamiyah. 

Al-Baghdadi, A. K. (1986). Al-Kifayah fi ‘Ilm al-Riwayah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Bukhari, M. I. (1981). Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar al Fikr. 

Al-Jawziyyah, I. Q. (1985). Al-Manar al-Munif fi al-Sahih wa al-Da ‘if. Beirut: Dar al-Kitab 

al-'Arabi. 

Al-Sibaʻi, M. (1985). Al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tasyriʻ al-Islami. Beirut: al-Maktab al-

Islami. 

Barthes, R. (1977). Image, Music, Text. London: Fontana Press. 

Ismail, M. S. (1995). Studi Hadis: Metodologi Pengkajian dan Pemahaman Hadis Nabi. 

Jakarta: Bulan Bintang. 

Juynboll, G. (2007). Encyclopedia of Canonical Hadith. Leiden: Brill. 

Kamali, M. H. (2005). Hadith and Sunnah: Ideals and Realities. Kuala Lumpur: Islamic Book 

Trust. 

Khalidi, T. (1994). Arabic Historical Thought in the Classical Period. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Kristeva, J. (1980). Desire in Language: A Semiotic Approach to Literature and Art. (L. S. 

Roudiez, Ed.). New York: Columbia University Press. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif (ed. revisi). Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Motzki, H. (2002). The Origins of Islamic Jurisprudence: Meccan Fiqh Before the Classical 

Schools. Leiden: Brill. 

Muslim, A.-H. (2003). Sahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr. 

Rahman, F. (1965). Islamic Methodology in History. Islamabad: Central Institute of Islamic 

Research. 

Saeed, A. (2006). Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. London: 

Routledge. 

Syamsuddin, S. (2007). “Kritik Matan Hadis: Pendekatan Intertekstualitas dalam Studi Hadis.” 

Dalam Studi Hadis: Metodologi dan Aplikasi (hlm. 122–137). Yogyakarta: Teras. 



6 

 

Syamsuddin, S. (2007). “Pendekatan Kontekstual dalam Memahami Hadis Nabi.” Dalam Studi 

Hadis: Metodologi dan Aplikasi (hlm. 150–165). Yogyakarta: Teras. 

Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

 

 


	1. Pendahuluan
	a. Latar Belakang
	b. Metode Penelitian
	c. Tinjauan Pustaka

	2.  Hasil Penelitian
	3. Kesimpulan
	Ucapan Penghargaan:
	Daftar Pustaka

