
Hadis sebagai Instrumen Apologetika Mazhab: Studi Analitis Kitab al-

Sunan al-Kubro dan al-Sunan al-Sughra Karya Imam al-Baihaqi  

 

Abstrak: Laporan ini menyajikan analisis mendalam terhadap dua karya monumental Imam 

al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro dan al-Sunan al-Sughra. Penelitian ini bertujuan untuk 

membedah kedua kitab tersebut tidak hanya sebagai kompilasi hadis, tetapi sebagai sebuah 

proyek yurisprudensi dan apologetika yang canggih, yang lahir dari konteks historis yang 

spesifik. Laporan ini mengkaji latar belakang penulisan kitab yang berakar pada persekusi 

politik dan intelektual terhadap madzhab Syafi'i-Asy'ari pada abad ke-5 H. Metodologi Imam 

al-Baihaqi yang komprehensif dalam kritik sanad dan analisis matan diuraikan secara rinci, 

menunjukkan bagaimana ia mensintesiskan ilmu hadis dan fikih untuk membangun 

argumentasi yang kokoh. Fungsi utama al-Sunan al-Kubro sebagai hujjah (bukti ilmiah) untuk 

membela madzhab Syafi'i dianalisis melalui studi kasus perdebatan fikih mengenai kewajiban 

membaca surat al-Fatihah bagi makmum. Hasil analisis menunjukkan bahwasannya al-Sunan 

al-Kubro adalah karya apologetik yang menggunakan perangkat kritik hadis untuk 

meneguhkan legitimasi madzhab Syafi'i, sementara al-Sunan al-Sughra berfungsi sebagai 

manual praktis yang telah terfilter bagi para ahli fikih. Laporan ini menyimpulkan bahwa 

warisan Imam al-Baihaqi terletak pada kemampuannya mentransformasikan kodifikasi hadis 

menjadi sebuah instrumen pembelaan intelektual yang sistematis dan berlandaskan dalil. 

Kata Kunci: Hadis, al-Baihaqi, Sunan, Syafi’i 

Abstract: This report presents an in-depth analysis of two monumental works by Imam al-

Baihaqi: al-Sunan al-Kubro and al-Sunan al-Sughra. This study aims to dissect both books not 

merely as hadith compilations, but as a sophisticated project of jurisprudence and apologetics 

born from a specific historical context. This report investigates the background of their 

composition, which is rooted in the political and intellectual persecution against the Shafi'i-

Ash'ari school in the 5th century AH. Imam al-Baihaqi's comprehensive methodology in sanad 

(chain of narrators) criticism and matan (textual) analysis is elaborated in detail, demonstrating 

how he synthesized the science of hadith and fiqh (jurisprudence) to construct robust 

arguments. The primary function of al-Sunan al-Kubro as hujjah (scholarly evidence) to defend 

the Shafi'i school is analyzed through a case study of the jurisprudential debate regarding the 

obligation of reciting Surah al-Fatihah for the makmum (congregant). The analysis indicates 

that al-Sunan al-Kubro is an apologetic work utilizing the tools of hadith criticism to affirm 

the legitimacy of the Shafi'i school, while al-Sunan al-Sughra serves as a filtered, practical 

manual for jurists. This report concludes that Imam al-Baihaqi's legacy lies in his ability to 

transform hadith codification into a systematic and evidence-based instrument of intellectual 

defense. 

Keywords: Hadith, al-Baihaqi, Sunan, Shafi’i 

 

 

1. Pendahuluan 

 a. Latar Belakang 



Dalam hierarki hukum Islam, hadis menempati posisi fundamental tepat di bawah Al-

Qur'an. Cakupannya sangat luas, merekam segala aspek kehidupan Rasulullah SAW, mulai 

dari lisan, perilaku, ketetapan, hingga karakteristik beliau. Kehadiran hadis tidak hanya sebagai 

sumber hukum mandiri, tetapi juga instrumen vital untuk merinci dan menafsirkan (bayan) 

ayat-ayat Al-Qur'an. Dokumentasi kitab-kitab hadis yang kita kaji saat ini adalah hasil dari 

proses transmisi sejarah yang sangat panjang dan berliku. 

Pada masa-masa formatif, dokumentasi hadis tidaklah se-masif Al-Qur'an yang langsung 

diabadikan dalam berbagai media tulis. Media penyimpanan utama hadis kala itu adalah 'dada' 

para sahabat. Situasi ini tercipta akibat kekhawatiran Nabi akan terjadinya percampuran 

(iltibas) antara ayat suci dan sabda beliau, sehingga pelarangan tulis-menulis sempat 

diberlakukan sebelum akhirnya dicabut ketika perbedaan keduanya sudah jelas. 

Sepeninggal Nabi, warisan intelektual ini masih tersimpan secara privat di tangan para 

sahabat dan belum mengalami kodifikasi formal. Wacana untuk menghimpun hadis secara 

nasional sebenarnya sempat terlintas di benak Umar bin Khattab, namun gagasan tersebut tidak 

sempat terealisasi. Praktis, hingga berlalunya satu abad pertama Hijriah, hadis belum 

dibukukan secara resmi di bawah otoritas khalifah. 

Titik balik terjadi pada abad kedua tepatnya pada masa kepemimpinan Khalifah Umar 

bin Abdul Aziz. Didorong oleh kekhawatiran akan wafatnya para penghafal hadis, sang 

khalifah menginstruksikan dimulainya proyek kodifikasi (pembukuan) hadis secara resmi. 

Gerakan ini menghasilkan karya-karya monumental perdana dengan berbagai corak, seperti al-

Muwatta’, Musnad al-Syafi’i, dan Mushannaf Abdurrazzaq. 

Memasuki abad ketiga dan keempat, gerakan kodifikasi hadis mencapai puncaknya 

dengan lahirnya kitab-kitab paling otoritatif seperti Shahih Bukhari dan Shahih Muslim, serta 

berbagai kitab Sunan dan Musnad. Ulama-ulama besar seperti al-Thabrani dan al-Daruquthni 

turut memperkaya literatur hadis dengan karya-karya mereka. 

Memasuki abad kelima, tradisi kodifikasi hadis semakin kaya dengan variasi pendekatan. 

Salah satu figur sentral di era ini adalah Imam al-Baihaqi yang melahirkan magnum opus 

berjudul al-Sunan al-Kubro dan ringkasannya, al-Sunan al-Sughra. Sesuai dengan 

nomenklaturnya, karya ini disusun dengan metode 'Sunan'—yakni penyusunan berdasarkan 

bab-bab hukum Islam (fikih). Karakteristik utama yang membedakan kitab Sunan dengan jenis 

lainnya adalah eksklusivitas isinya; ia hanya memuat hadis-hadis yang disandarkan kepada 

Rasulullah (marfu') dan tidak mencampuradukkannya dengan perkataan sahabat (mauquf) 

ataupun tabi'in (maqthu'). 

Melihat fakta bahwa telah banyak kitab Sunan yang ditulis oleh ulama-ulama 

sebelumnya, muncul sebuah pertanyaan: Apa yang membuat al-Sunan al-Kubro dan al-Sunan 

al-Sughra karya al-Baihaqi ini begitu istimewa? Artikel ini insyaAllah akan mengulas lebih 

lanjut tentang keistimewaan kedua kitab tersebut. 

b. Profil Singkat Imam Baihaqi 

Abu Bakar Ahmad bin al-Husain bin Ali bin Musa al-Baihaqi al-Khosrujardi merupakan 

ulama yang dinisbahkan kepada distrik Baihaq di wilayah Naisabur. Daerah ini merupakan 

kawasan padat penduduk yang menjadi lumbung lahirnya para ulama, ahli fikih, dan sastrawan 

lintas generasi. Menariknya, iklim intelektual tersebut berkembang di tengah masyarakat yang 

mayoritasnya menganut paham Syiah Rafidhah.1 

Beliau bergelar al-Imam al-‘Alamah al-Hafiz al-Jalil al-Ushuli al-Kabir, ash-Shalih al-

‘Abid, az-Zahid, syaikhu-Syafi’iyyah (gurunya ulama-ulama madzhab syafi’i) pada zamannya, 

bernama Abu Bakar Ahmad bin al-Husein bin ‘Ali bin Abdullah bin Musa an-Naisaburi al-

 
1 Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, Al-Sunan al-Kubro. Berbagai edisi, termasuk yang ditahqiq oleh Muhammad 

Abdul Qadir Atha. (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1424 H), Jilid 1, hlm. 9 



Khasrujardi al-Baihaqi.2 Beliau di lahirkan pada bulan Sya’ban tahun 384 H di desa 

Khasrujardi termasuk daerah Baihaq Naisabur.3 Beliau tumbuh besar di kota Baihaq dan mulai 

menuntut ilmu hadis akhir pada tahun 399 H atau tepatnya pada saat beliau berusia 15 tahun.4 

Imam al-Baihaqi dikenal sebagai figur yang gigih dalam melakukan rihlah ilmiyah dari 

satu negeri ke negeri lain, meliputi kawasan Khurasan, Irak, dan Hijaz. Sebagaimana dituturkan 

oleh Imam al-Dzahabi, perjalanan ini dimulai sejak beliau berumur 15 tahun dengan berguru 

kepada Abu al-Hasan Muhammad bin al-Husein al-Alawi. Rute intelektualnya terus 

berkembang ke Baghdad, Kufah, dan Mekkah, di mana beliau mendedikasikan waktu 

bertahun-tahun untuk mengumpulkan hadis serta atsar sahabat, lengkap dengan penjelasan 

rinci mengenai rangkaian sanadnya.5  

Dalam karyanya, Ma’rifat al-Sunan wa al-Atsar, Imam al-Baihaqi merefleksikan 

pendekatan akademis yang ia tempuh. Ia menuturkan bahwa sejak awal ekspedisi 

intelektualnya, fokus utamanya bukan hanya mencatat hadis dan menghimpun atsar sahabat 

melalui metode pendengaran langsung (sima’ah). Lebih jauh, ia mendalami biografi dan 

kualitas para perawi (rijal al-hadis). Berbekal pengetahuan tersebut, ia melakukan ijtihad untuk 

menyeleksi dan mengklasifikasikan riwayat secara ketat, memisahkan antara yang sahih dan 

dhaif, membedakan yang marfu’ dari mauquf, serta mengidentifikasi mana yang bersambung 

(maushul) dan mana yang terputus (mursal). 6 

Dalam perjalanan studinya, Al-Baihaqi berguru kepada puluhan tokoh populer, di mana 

catatan sejarah menyebut angka minimal 41 ulama. Mayoritas mentor beliau ini merupakan 

penganut setia mazhab Syafi’i. Beberapa figur kunci yang sangat memengaruhi pemikirannya 

antara lain Al-Hakim al-Naisaburi (w. 405 H), sosok di balik kitab monumental al-Mustadrak 

‘ala al-Shahihain, dan Abu ‘Abdurrahman al-Sullami (w. 412 H) yang dikenal dengan kitab 

Thabaqat al-Shufiyyah-nya. Al-Baihaqi juga memiliki keterikatan kuat dengan Abdullah ibn 

Yusuf al-Ashfahani, seorang ulama yang menggabungkan kedalaman tasawuf dan integritas 

hadis (tsiqah), terbukti dari banyaknya riwayat yang beliau ambil darinya.  

Khazanah intelektual yang diwariskan Imam al-Baihaqi sangatlah luas, melintasi batas 

disiplin ilmu fikih maupun hadis. Dalam aspek yurisprudensi, Al-Dzahabi mencatat peran vital 

beliau sebagai pionir yang secara sistematis menghimpun dalil-dalil (nash) pendukung mazhab 

Syafi'i7, sebuah bukti keteguhan afiliasi fikihnya. Namun, di panggung sejarah, persona beliau 

jauh lebih menjulang sebagai seorang pakar hadis (muhaddits). Dominasi ini terkonfirmasi 

melalui deretan karya monumentalnya, antara lain Ahkam al-Quran, Al-Asma’ wa al-Shifat, 

Al-Adab, , Itsbat Adzab al-Qobr, Itsbat al-Ru’ya, Al-Arba’un al-Kubro, , serta pembelaannya 

terhadap mazhab dalam Bayanu Khata’i man Akhtho’a ala al-Syafi’I. Karya penting lainnya 

meliputi al-Jami’ al-Mushonnaf fi Syu’ab al-Iman, Dalail al-Nubuwwah, hingga dua kitab 

sunannya yang masyhur, al-Sunan al-Shughro dan al-Sunan al-Kubro. 

Kedalaman wawasan yang berpadu dengan banyaknya karya tulis menempatkan Imam 

al-Baihaqi di posisi terhormat di mata para kritikus hadis dan fikih. Al-Dzahabi memberikan 

komentar yang sangat ilustratif mengenai level keilmuan beliau. Menurutnya, Al-Baihaqi 

sangat mampu jika ingin berijtihad secara mandiri—bahkan mendirikan madzhab baru. Klaim 

ini bukan tanpa alasan, melainkan merujuk pada luasnya cakrawala pengetahuan beliau dalam 

 
2 Jamaluddin Abul Mahasin Yusuf Taghri Bardi, an-Najumu az-Zahirah fi Muluki Misra wal Qahirah, Dar Al 

Kutub wa Wizaratu Tsaqafiyah, Mesir, tt, Juz 5, hlm 87. 
3 Muhammad Dhiyaur Rahman al-A’dzami, al Madkhal ila Sunanil Kubra, (Dar khulafa lil Kitab al- Islami, 

Kuwait, 2007), cet. 1 hlm. 13 
4 Ibid 
5 al-Dzahabi, Siyar A’lam al-Nubala, (Muassasah al-Risalah, Beirut, tt), juz 11, hlm. 184 
6 Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, Ma’rifat al-Sunan wa al-Atsar, (Damaskus: Dar Qutaibah, 1999), hlm. 212 
7 Muhammad Dhiyaur Rahman al-A’dzami, at-Tahqiq al Madkhal ila Sunanil Kubra, (Dar khulafa lil Kitab al-

Islami, Kuwait, 2007) hlm. 15 



membedah berbagai varian perbedaan pendapat (ikhtilaf) yang ada.8 Beliau wafat pada hari 

sabtu 10 Jumadi al-ula pada tahun 458 H dan dikebumikan di Naisabur, sebagaimana 

diceritakan oleh Abu al-Hasan al-Farisi.9 Bertepatan dengan tahun 1066 M. 

c. Latar Belakang Penulisan Kitab 

Mengetahui alasan pasti mengapa Imam al-Baihaqi menulis kedua kitab besarnya, 

terutama al-Sunan al-Kubro, memang tidak mudah karena beliau tidak menuliskannya secara 

langsung. Namun, kita bisa memahaminya dengan melihat kondisi zaman di mana beliau 

hidup. Pada masa itu, kekuasaan Dinasti Abbasiyah sedang goyah dan kacau. Stabilitas politik 

runtuh, banyak wilayah memisahkan diri, dan masyarakat hidup dalam ketakutan. Kondisi ini 

diperparah oleh perpecahan di antara umat Islam sendiri, baik karena politik, pemikiran, 

maupun mazhab fikih. Kelompok-kelompok seperti Ahlussunnah, Syi'ah, dan Mu'tazilah 

saling serang dan menyalahkan, bahkan para ulama pun ikut terlibat dalam konflik yang 

memecah belah persaudaraan.10 

Puncak dari friksi ini meletus pada tahun 445 H saat Tughril Beg dari Dinasti Seljuk 

memegang tampuk kepemimpinan. Latar belakang Tughril Beg sebagai penganut Hanafi 

membuatnya bersikap lunak terhadap kelompok Mu’tazilah. Dinamika ini diperparah oleh 

peran perdana menterinya, Al-Kunduri. Figur ini disebut-sebut membawa pengaruh yang 

cukup ekstrem karena disinyalir menganut ajaran Mu’tazilah sekaligus Rafidhah.  

Ketika perdana menteri al-Kunduri yang berkuasa sangat tidak menyukai kelompok 

Asy'ariyah-Syafi'iyah, yaitu mazhab yang dianut oleh Imam al-Baihaqi. Al-Kunduri dan para 

pengikutnya memanfaatkan kekuasaan mereka untuk menindas para ulama Syafi'i. Mereka 

mencaci maki para tokoh panutan mazhab Syafi'i di mimbar-mimbar umum, melarang ajaran 

mereka, memenjarakan para ulamanya, dan memecat mereka dari jabatan-jabatan penting. 

Imam al-Baihaqi bersama ulama lainnya mencoba memprotes kebijakan ini melalui surat, 

namun tidak ditanggapi. Akhirnya, karena merasa terpojok, banyak ulama Syafi'i, termasuk 

Imam al-Baihaqi, yang memilih untuk meninggalkan kota mereka.11 

Di tengah masa krisis dan penindasan inilah Imam Baihaqi menulis al-Sunan al-Kubro. 

Kitab ini menjadi proyek monumentalnya untuk membela mazhab Syafi'i yang sedang 

didiskriminasi dan difitnah. Beliau menggunakan keahliannya yang luar biasa dalam ilmu hadis 

untuk menunjukkan bahwa ajaran dan hukum-hukum dalam fikih Syafi'i memiliki landasan 

yang kuat dari hadis-hadis Nabi Muhammad SAW. Pembelaan Imam al-Baihaqi terhadap 

mazhab Syafi'i terbebas dari unsur fanatisme. Hal ini adalah konsekuensi logis dari ijtihad dan 

penelitian mendalam yang beliau lakukan. Beliau meyakini bahwa konstruksi hukum dalam 

mazhab Syafi'i adalah yang paling selaras dan mendekati kebenaran teks-teks Al-Qur'an serta 

Sunnah Rasulullah.12 

Secara substansial, al-Sunan al-Kubro merepresentasikan sebuah karya apologetika 

(pembelaan) yang disusun dengan standar ilmiah ketat. Melalui kitab ini, Imam al-Baihaqi 

memberikan respons intelektual kepada para pengkritik mazhabnya. Ia hendak menegaskan 

bahwa konstruksi fikih Syafi'i bukanlah opini tanpa dasar, melainkan bangunan hukum yang 

berdiri kokoh di atas fondasi hadis-hadis Nabi. Dengan demikian, karya ini berfungsi sebagai 

bantahan telak terhadap segala tuduhan miring, sekaligus memvalidasi bahwa setiap ijtihad 

Imam Syafi'i memiliki sandaran dalil yang sahih dan dapat dipertanggungjawabkan. 

 
8 al-Dzahabi, Siyar A’lam al-Nubala’, (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1993), Jilid 18, hlm. 169.  
9 Abu al-Qasim Ali bin al-Husein bin Hibbatullah Ibnu Asakir, Tabyiinu Kadzbi al-Muftara, (Dar al- Taufiq, 

Damaskus, 1928), hlm. 297 
10 al-Baihaqi, al-Jami’ li Syu’ab al-Iman, (Ed. Abdul Ali Abdul Hamid), (Bombai: al-Dar al-Salafiyah, 1986), 

Jilid 1, hlm. 19 
11 Ibid,  hlm. 20-21. 
12 al-Baihaqi, al-Jami’ li Syu’ab al-Iman…, hlm. 31-32. 



d. Metodologi Penulisan 

Adapun manhaj imam al-Baihaqi didalam menulis kitab-kitab hadis tertulis jelas dalam 

kitabnya Dalailu an-Nubuwwah lil al-Baihaqi, secara ringkas dapat disimpulkan bahwa imam 

al-Baihaqi mencukupkan dengan hadis shahih dan hal istidlal (mengambil dalil) dan istimbath 

(member kesimpulan hukum), tidaklah beliau menuliskan hadis dhaif melainkan hanya untuk 

menguatkan hadis shahih.13 

1) As-Sunan al-Kubro 

Al-Sunan al-Kubro menempati posisi strategis sebagai karya ensiklopedis yang disusun 

dengan sistematika tartib al-fiqhi. Struktur penulisannya secara sadar mengadopsi pola kitab 

Mukhtashor milik Imam al-Muzani (murid senior Imam Syafi'i). Keunikan kitab ini terletak 

pada keseimbangan muatannya; meskipun bergenre 'Sunan', Imam al-Baihaqi berhasil 

memadukan riwayat hadis dan diskursus fikih secara proporsional. Hal inilah yang 

menjadikannya referensi otoritatif untuk menelusuri landasan dalil dalam mazhab Syafi'i. 

Karena sering mengumpulkan berbagai dalil lalu memilih yang terkuat (tarjih), kitab ini juga 

bisa dianggap sebagai kitab fikih muqoron (fikih perbandingan).14 

Kitab As-Sunan al-Kubra juga merupakan salah satu kitab hadis paling istimewa, 

sehingga banyak dikaji oleh ulama-ulama besar setelahnya seperti Ibnu Sholah, Imam adz-

Dzahabi, dan Ibnu Taimiyah. Proses penulisannya sendiri memakan waktu yang sangat lama, 

yaitu selama 27 tahun, mulai ditulis pada tahun 405 H hingga tahun 432 H. 

Berikut adalah karakteristik dan metode unik Imam al-Baihaqi dalam menyusun kitab 

ini: 

a) Sumber dan Periwayatan 

Untuk menghimpun puluhan ribu materi hadis, Imam al-Baihaqi menerapkan standar 

pencarian data yang ketat. Sumber-sumber riwayatnya didapat baik melalui tatap muka 

langsung (talaqqi bi al-sima’) maupun rujukan pada kitab-kitab induk (mushonnaf). 

Validitas rujukan tertulis ini pun sangat dijaga; sebagian besar beliau terima lewat jalur 

pendengaran (sima’) dari pemegang otoritas kitab, sementara sebagian lainnya diperoleh 

lewat jalur ijazah, mukatabah, dan wijadah. Kombinasi metode ini menghasilkan himpunan 

data raksasa dengan total lebih dari 30.000 jalur sanad.15 

b) Struktur dan Sistematika Kitab 

1) Pendahuluan Terpisah: Kitab ini memiliki pendahuluan (muqaddimah) yang sangat 

mendalam, bahkan ditulis dalam sebuah kitab tersendiri yang berjudul Al-Madkhal 

ila As-Sunan al-Kubra. Kitab ini disusun secara terpisah, setelah dituliskan hadis-

hadis nabi disertakan pula atsar-atsar para sahabat secara tertib. Hal ini sebagaimana 

pernah di lakukan oleh al-Muzanni (murid imam syafi’i). 

2) Berbasis Fikih Syafi'i: Penyusunannya tidak seperti kitab hadis biasa, melainkan 

mengikuti sistematika bab-bab fikih dalam mazhab Syafi'i, membuatnya sangat 

relevan untuk kajian hukum Islam.  

 
13 Muhammad Dhiyaur Rahman al-A’dzami, al Madkhal ila Sunanil Kubra, (Dar khulafa lil Kitab al- Islami, 

Kuwait, 2007), cet. 1 hlm. 18 
14 Sholih Ahmad al-Syami, Zawaid al-Sunan al-Kubro, Zawaid al-Sunan al-Kubro, (Beirut: al-Maktab al-Islami, 

2010) Jilid 1, hlm. 11-12 
15 Najm Abdurrahman Khalaf, Mawarid al-Baihaqi fi Kitabihi: al-Sunan al-Kubro ma’a dirasah naqdiyyah li 

manhajihi fiha, (Al-Jami’ah al-Islamiyyah al-Madinah al-Munawarah, 1985), hlm. 2. 



3) Keterkaitan Antar Bab: Bab-bab di dalamnya disusun secara logis, di mana 

pembahasan dalam satu bab seringkali memiliki kaitan atau menjadi pengantar untuk 

bab berikutnya.  

4) Setiap bab disertakan defenisi singkat, misalnya:  

 عن الإیمان ه, ولایخرج بهدم هباب الدلیل على أن تارك الصلاة یكفركفرا یباح ی

5) Pengulangan Hadis: Seperti metode Imam al-Bukhari, Imam al-Baihaqi terkadang 

mengulang hadis di bab yang berbeda. Tujuannya adalah sebagai penguat atau untuk 

menunjukkan aspek hukum yang berbeda dari hadis yang sama. 

c) Metode dalam Sanad dan Perawi (Rawi) 

1) Salah satu keunggulan komparatif karya ini adalah kekayaan variasi sanadnya. Bagi 

Al-Baihaqi, multiplikasi jalur periwayatan berfungsi vital untuk menguatkan status 

sebuah hadis. Dalam praktiknya, satu matan hadis sering kali ditopang oleh berbagai 

jalur sanad yang disertai analisis mendalam. Al-Baihaqi kerap mengajak pembaca 

masuk ke dalam ruang debat ilmiah mengenai kondisi perawi maupun 

persambungan sanadnya. Dari segi format penulisan, beliau menerapkan 

fleksibilitas; sanad tidak melulu ditempatkan di muka (sebelum matan), terkadang ia 

diletakkan di bagian akhir. Bahkan, dalam kasus tertentu, rangkaian sanad tersebut 

disebar di awal dan di akhir matan. Ketelitian ini juga terlihat saat beliau menghadapi 

hadis-hadis yang kontradiktif, di mana beliau akan melakukan tarjih untuk 

menentukan mana yang lebih kuat. 

2) Menjelaskan Perawi Mubham: Beliau memberikan perhatian khusus pada perawi 

yang mubham (tidak disebutkan namanya secara jelas). Jika ada sanad yang hanya 

menyebut "dari ayah seseorang" atau "dari saudara si fulan", Imam al-Baihaqi akan 

berusaha mengidentifikasi dan menyebutkan nama asli perawi tersebut. Misalnya:  

أنه ذكر إسنادا فیه عن " سالم بن أبي الجعد عن أخیه, عن ابن عباس, ثم قال : سألت أحمد بن علي الأصبھانى  
 16عن أخي سالم ھذا, فقال : اسمه عبد لله بن أبي الجعد  

3) Menjelaskan Kondisi Riwayat: Beliau sering mengklarifikasi kondisi riwayat dari 

seorang perawi. Misalnya, beliau akan menunjukkan jika seorang perawi terkadang 

meriwayatkan hadis secara muttasil (bersambung sanadnya) namun di jalur lain 

meriwayatkannya secara inqitha’ (terputus). Beliau juga membedakan apakah 

riwayat itu mauquf (hanya sampai sahabat) atau marfu’ (sampai kepada Nabi صلى الله عليه وسلم). 17 

4) Menjelaskan Kondisi Perawi (Ahwal ar-Ruwah): Dalam kitab ini disebutkan 

tambahan rawi bila didapati ada tambahan. Beliau juga tidak segan memberikan 

catatan tentang kondisi para perawi (ahwal ar-ruwah), seperti jika ada yang 

hafalannya dinilai idhtirab (goncang), syak (ragu-ragu), atau memiliki kelemahan 

lainnya.18 Al-Baihaqi memberikan catatan kritis akan probabilitas kesalahan yang 

mungkin dilakukan oleh perawi berstatus shoduq. “Kejujuran tidak menutup celah 

terjadinya kekhilafan, entah itu karena salah dengar, melemahnya hafalan, atau 

kekeliruan dalam penulisan. Akibatnya, seorang perawi jujur bisa saja meriwayatkan 

hadis syadz secara tidak sadar. Di sinilah letak fungsi vital para penjaga Sunnah—

yakni ulama yang diberi kemampuan oleh Allah—untuk mendeteksi 

ketidaksengajaan tersebut demi memurnikan riwayat Nabi.”19  

 
16 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihaqi wa Juhuduhu fi Khidmatil hadits an-Nabawi, (Dar al-Hidayah, 

Kairo, 2005) hlm. 257 
17 Ibid, hlm. 256. 
18 Ibid, hlm. 257 
19 Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, Ma’rifat al-Sunan wa al-Atsar, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2001), hlm. 82 



5) Membandingkan Riwayat: Seperti Imam al-Nasa'i, beliau sering menyandingkan 

riwayat yang mursal (sanadnya terputus di generasi tabi'in) dengan riwayat lain yang 

muttasil (sanadnya bersambung). Poin kuncinya adalah keberadaan jalur alternatif. 

Al-Baihaqi mengindikasikan bahwa riwayat yang teridentifikasi mursal di satu sisi, 

ternyata terkonfirmasi memiliki rangkaian sanad yang muttasil jika ditinjau dari jalur 

yang berbeda.  

d) Metode dalam Matan (Teks Hadis) 

1) Matan yang panjang dan rinci: Dalam penyusunan kitab ini, Al-Baihaqi menerapkan 

metodologi pemaparan matan yang komprehensif. Beliau kerap menampilkan hadis 

dalam format muthawwal—yakni versi lengkap tanpa diringkas. Hal ini dilakukan 

bukan tanpa alasan; tujuannya adalah untuk menangkap seluruh implikasi hukum 

yang terkandung di dalamnya. Bahkan, hadis yang redaksinya pendek sering kali 

disajikan dalam rangkaian konteks yang lebih luas jika dinilai memiliki urgensi 

fikih.20 Perhatian beliau juga tertuju pada upaya mengurai (men-syarah) hadis-hadis 

mujmal agar tidak menimbulkan kesalahpahaman.21 

2) Menyertakan Konteks Sejarah (Tarikh): Imam al-Baihaqi sering menyertakan 

informasi sejarah (tarikh) terkait hadis. Ini sangat penting untuk mengetahui antara 

hadis yang nasikh dan mana hadis yang mansukh serta ikhtilaful hadis yang 

memungkinkan dilakukan al jam’u atau at-tarjih.22 

3) Menjelaskan Asbabul Wurud: Dengan mengetahui asbabul wurud, akan diketahui 

apakah hadis tersebut hanya untuk satu kejadian atau berlaku umum. Misalnya dalam 

riwayat al-Baihaqi hadis dari ‘Atha’ bin Yassar dari Abi Waqid, ia berkata : 

 ِ  : »مَا قطُِعَ مِنَ الْبھَِیمَةِ وَھِيَ حَیهةٌ فھَُوَ مَیْتةٌَ«.صلى الله عليه وسلمقَالَ رَسُولُ اللَّه

“ Apa-apa yang terpotong dari binatang ternak, sementara ia masih hidup potongan 

itu disebut bangkai “ dalam hadis ini tidak disebutkan bagian yang mana yang 

disebut bangkai, apakah kukunya, bulunya sementara keduanya tidak bisa 

dimanfaatkan?. 

Dalam teks hadis yang lengkap riwayat al-Baihaqi dengan sanadnya dari ‘Atha’ bin 

Yassar dari Abi Waqid al-Laitsi ia berkata : 

: »مَا قطُِعَ مِنَ البھَِیمَةِ وَھِيَ حَیهةٌ صلى الله عليه وسلمالمَدِینَةَ وَالنهاسُ یحُِبُّونَ سَنَامَ الِإبِلِ، وَیقَْطَعوُنَ الألَْیَتیَْنِ مِنَ الغنََمِ، فقََالَ النهبِيُّ  صلى الله عليه وسلمقَدِمَ النهبِيُّ 
 فھَُوَ مَیْتةٌَ«.

“Nabi Saw tiba di Madinah, dan (saat itu) orang-orang suka (memakan) punuk unta 

dan memotong ekor domba. Maka Nabi Saw bersabda: 'Apa saja yang dipotong dari 

hewan ternak saat ia masih hidup, maka (potongan) itu adalah bangkai.” 

Dalam hadis ini jelas terlihat sebab potongan hewan ternak itu disebut bangkai adalah 

karena dalam proses pemotongannya terdapat unsur penyiksaan terhadap hewan tersebut. Oleh 

karena itu Nabi melarang untuk memakannya.23 

Secara historiografis, literatur hadis yang lahir pada era Al-Baihaqi merepresentasikan 

fase penyempurnaan (tahdhib) dari warisan intelektual sebelumnya. Terdapat dikotomi tren 

yang jelas: generasi mutaqaddimin cenderung memprioritaskan pengumpulan jalur-jalur 

periwayatan yang masyhur, sementara generasi muta'akhkhirin mulai beralih mengeksplorasi 

 
20 Bisa dilihat cara imam Baihaqi dalam memberikan penjelasan tentang urusan wajib mengusap kepala (rambut) 

untuk orang yang memakai Imamah. Lihat juga dalam, al-Sunan al-Kubro, …, Juz 1, hlm. 101. 
21 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihaqi ... hlm. 262. 
22 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihaqi ... hlm. 264 
23 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihaqi ... hlm. 264 



riwayat-riwayat gharib (asing/langka). Dalam lanskap inilah ulama di zaman Al-Baihaqi 

mengambil peran strategis sebagai kritikus utama yang melakukan tarjih (seleksi dan 

penguatan) atas potensi kontradiksi di antara kedua arus tersebut. 

Mengingat fase kodifikasi dasar dianggap telah paripurna dengan tersebarnya kitab-kitab 

induk, fokus keilmuan pun bergeser dari sekadar periwayatan menuju studi kritik yang intensif. 

Fleksibilitas metodologis ini juga tercermin dalam kitab Sunan karya Al-Baihaqi. Meskipun 

secara nomenklatur kitab ini bergenre hukum (fikih), kontennya bersifat inklusif; beliau turut 

memasukkan diskursus non-yuridis seperti khushusiyyat an-Nabi (kekhususan Nabi), etika 

sosial (silaturahim), serta prinsip amar makruf nahi mungkar. 

Dalam penyusunan kitabnya, Al-Baihaqi memegang teguh kriteria otentisitas 

sebagaimana lazimnya para penulis kitab Sunan. Prioritas mutlak diberikan kepada hadis sahih 

sebagai landasan hukum. Beliau sendiri mengungkapkan bahwa kebiasaan ilmiahnya dalam 

membahas masalah pokok (ushul) maupun cabang (furu’) adalah berpegang pada riwayat yang 

kuat. Ia menghindari penggunaan hadis dhaif secara serampangan tanpa penjelasan. 

Konsekuensinya, setiap kali beliau mencantumkan riwayat yang bermasalah atau tidak sahih, 

beliau pasti menyertakan penjelasan statusnya agar pembaca dapat membedakan mana emas 

dan mana yang bukan.24  

2) As-Sunan As-Sughra 

Kitab As-Sunan as-Sughra ditulis sebagai versi ringkas dari karya Imam al-Baihaqi yang 

lebih besar, yaitu As-Sunan al-Kubra. Latar belakang penyusunannya adalah karena di dalam 

Al-Kubra, berbagai jenis riwayat—seperti hadis shahih, hasan, dhaif, mauquf, marfu', hingga 

mursal—masih tercampur menjadi satu dengan perkataan para sahabat dan tabi'in. Karena itu, 

Imam al-Baihaqi merasa perlu untuk menyusun sebuah kitab yang lebih ringkas dan terfilter, 

yang isinya difokuskan secara khusus hanya pada hadis-hadis shahih saja. Maka, lahirlah As-

Sunan as-Sughra untuk memenuhi kebutuhan tersebut. 25 

Ibnu Jauzi berkata: 

أحادیث الترمذي فیھا الصحیح والحسن والضعیف و كذالك بضعة أحادیث من سنن أبو داود وعدھا من الموضوعات وھي  
تسعة. أما السنن الصغرى فلا ضعیف أو موضوع فیھا. والتزم الترمذي أن لا یخرج في جامعھ إلا حدیثا عمل بھا فقیھ أو  

 , ولم یرو البیھقي في الصغرى مثل ذالك احتج بھ محتج, وھذا شرط واسع یدخل فیھ كیرة ضعیفة

“ Hadis-hadis (dalam kitab) At-Tirmidzi di dalamnya terdapat (hadis) Shahih, Hasan, 

dan Dhaif. Begitu pula, ada beberapa hadis dari Sunan Abu Dawud yang dianggap sebagai 

hadis Maudhu' (palsu), yaitu sebanyak sembilan hadis. Adapun (kitab) As-Sunan as-Sughra 

(karya Al-Baihaqi), tidak ada hadis Dhaif atau Maudhu' di dalamnya. (Imam) At-Tirmidzi 

berkomitmen untuk tidak mencantumkan hadis di dalam kitab Jami'-nya kecuali hadis tersebut 

telah diamalkan oleh seorang ahli fikih atau dijadikan hujah (dalil) oleh seorang ulama. Ini 

adalah syarat yang longgar yang menyebabkan masuknya banyak (riwayat) yang dhaif. 

Sedangkan Al-Baihaqi tidak meriwayatkan hadis semacam itu di dalam (kitabnya) As-

Sughra."26 

Tabel Perbedaan antara Sunan Kubro dan Sughra 

As-Sunan as-Sughra As-Sunan al-Kubro 

 
24 al-Baihaqi, Dalail al-Nubuwwah, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1988), hlm. 47 
25 Abdul Mu’thi Amin Qal’azi, Muqaddimah Muhaqqiq as-Sunan as-Sughra, (Jami’ah ad-Dirasat al-Islamiyah, 

Karachi, 1989), cet. 1, hlm. 78 
26 Abdul Mu’thi Amin Qal’azi, Muqaddimah Muhaqqiq..., hlm. 87. 



Fokus pada riwayat-riwayat paling sahih 

(aṣaḥḥ mā wujida) 

Mencakup riwayat sahih, hasan, daif, serta 

sahabat dan marasilu tabi’in 

Menghindari pengulangan hadis Sering mengulang hadis di berbagai bab 

sesuai implikasi hukumnya 

Hanya tertulis hadis yang paling shahih 

untuk setiap bab. 

Banyak tertulis hadis shahih, hasan juga 

hadis dhaif 

Sangat jarang terdapat kecacatan hadis yang 

sering ditunjukkan dengan shighat tamridh, 

yaitu perkataan : لم یصح إسناده 

Sebaagiannya banyak terdapat hadis dhaif 

Banyak disebutkan kesaksian dari perkataan 

imam syafi’i. Bahkan dimulai dan diakhiri 

satu bab pembahasan dengan perkataan 

imam syafi’i 

Tidak disebutkan kesaksian dari perkataan 

imam syafi’I kecuali hanya sedikit sekali. 

Ada kalanya disebutkan catatan hukum fiqh Tidak disebutkan catatan hukum fiqh 

Dibuka dengan tiga bab fundamental: Niat, 

Ihsan, dan Isti'anah 

Langsung masuk ke bab-bab fikih (misalnya, 

Kitab at-Thaharah) tanpa muqaddimah dan 

kata pengantar 

Mencukupkan setiap bab dengan 2 atau 3 

hadis saja. 

Banyak dituliskan hadis untuk setiap bab, 

bahkan ada yang mencapai 10 hadis dan 

banyak disebut pula atsar para sahabat 

Memuat hadis dan komentar fikih (nukat 

fiqhiyyah) yang tidak ada di al-Kubra 

Komentar dan analisis 'illah yang sangat 

mendalam dan luas. 

Ditujukan untuk para fuqaha, penuntut ilmu, 

dan pengikut mazhab Syafi'i. 

Ditujukan untuk para mujtahid dan peneliti 

hadis tingkat lanjut. 

 

2. Hadis-Hadis yang menjadi pembelaan Imam Baihaqi atas Madzhab Syafii 

Sebagaimana salah satu sebab yang melatarbelakangi disusunnya kitab sunan kubra oleh 

imam baihaqi yaitu menjadi sebuah pembelaan bagi madzhab syafi’i, dapat ditemukan dalam 

beberapa hadis di dalam kitab sunan al-Kubra terdapat pembahasan khusus yang menjadi 

argumen dari imam baihaqi sebagai perdebatan dengan madzhab lainnya seperti dengan 

madzhab Hanafi.  

Salah satu contoh kepiawaian Al-Baihaqi dalam menyematkan kritik ilmiah terlihat pada 

penamaan bab: Man qola la yaqra'u khalfa al-imam ala al-ithlaq (Pihak yang berpendapat 

makmum tidak perlu membaca Fatihah secara mutlak).27 Melalui judul ini, secara implisit 

beliau sedang merespons pandangan mazhab Hanafi yang meniadakan kewajiban membaca 

Al-Fatihah bagi makmum. Padahal, posisi jumhur (mayoritas ulama) menempatkan Al-Fatihah 

sebagai rukun salat. Mazhab Syafi'i bahkan memandangnya sebagai kewajiban mutlak tanpa 

kecuali. Sementara itu, mazhab Maliki memiliki rincian khusus: ia wajib bagi selain makmum 

dalam salat jahriyah (suara keras). Al-Baihaqi sengaja mengangkat judul ini untuk menguji 

validitas pendapat Hanafi yang melarang bacaan tersebut secara total.28  

Mengenai kasus ini, Al-Baihaqi membantah argumen mazhab Hanafi dengan cara 

membedah 17 hadis yang menjadi rujukan utama mereka. Kritik yang beliau bangun bersifat 
 

27 Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, …, Jilid 2, hlm. 227. 
28 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar al-Fikr, tt), jilid 2, hlm. 2 



multidimensi, menyasar aspek kualitas sanad, pemaknaan konten, serta konstruksi dalilnya 

(istidlal). Berikut adalah salah satu contoh riwayat yang sanadnya dinilai bermasalah oleh Al-

Baihaqi: 

دُ بْنُ یعَْقوُبَ حَدهثنََا الْعَ  ِ الْحَافظُِ حَدهثنََا أبَوُ الْعبَهاسِ : مُحَمه دُ بْنُ عَبْدِ اللَّه دٍ الدُّورِىُّ حَدهثنََا یَحْیَى بْنُ أبَِى  أخَْبَرَنَا مُحَمه بهاسُ بْنُ مُحَمه
بیَْرِ عَنْ    بكَُیْرٍ وَإسِْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ السهلوُلِىُّ قَالاَ حَدهثنََا الْحَسَنُ بْنُ صَالِحِ بْنِ حَى ٍ عَنْ جَابِرٍ وَلیَْثِ بْنِ أبَِى سُلیَْمٍ عَنْ أبَِى الزُّ

  ِ لیَْثُ بْنُ  :» مَنْ كَانَ لهَُ إمَِامٌ فقَِرَاءَةُ الِإمَامِ لهَُ قرَِاءَةٌ «. }ج{ جَابِرٌ الْجُعْفِىُّ وَ   -صلى الله علیه وسلم-جَابِرٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه
  29. وَالْمَحْفوُظُ عَنْ جَابِرٍ فِي ھَذَا الْبَابِ  أبَِى سُلیَْمٍ لاَ یحُْتجَُّ بھِِمَا ، وَكُلُّ مَنْ تاَبعَھَُمَا عَلَى ذَلِكَ أضَْعَفُ مِنْھُمَا أوَْ مِنْ أحََدِھِمَا

Telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Abdullah al-Hafizh, telah 

menceritakan kepada kami Abu al-'Abbas, yaitu Muhammad bin Ya'qub, telah menceritakan 

kepada kami al-'Abbas bin Muhammad ad-Duri, telah menceritakan kepada kami Yahya bin 

Abi Bukair dan Ishaq bin Mansur as-Saluli, keduanya berkata, telah menceritakan kepada 

kami al-Hasan bin Shalih bin Hayy, dari Jabir dan Laits bin Abi Sulaim, dari Abu az-Zubair, 

dari Jabir (bin Abdullah), ia berkata, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: “Barangsiapa yang memiliki 

seorang imam (dalam shalat), maka bacaan imam adalah bacaan baginya.” (Komentar 

Penulis/Al-Baihaqi): Jabir al-Ju'fi dan Laits bin Abi Sulaim, riwayat keduanya tidak bisa 

dijadikan hujah. Dan setiap orang yang mengikuti keduanya dalam (meriwayatkan) hal ini, 

(riwayatnya) lebih lemah dari keduanya, atau (lebih lemah) dari salah satu dari keduanya.  
Dan riwayat yang mahfuzh (yang lebih kuat dan terpelihara) adalah dari Jabir dalam bab ini. 

Kutipan ini membuktikan fokus kritik Al-Baihaqi terhadap validitas sanad mazhab 

Hanafi. Bagi beliau, adanya hadis penguat tidak serta-merta menutupi cacat yang ada pada 

sanad utama tersebut. Analisis beliau bersifat komprehensif; tidak hanya berhenti pada kritik 

jalur periwayatan, tetapi berlanjut pada dekonstruksi pemahaman teks. Hal ini beliau tunjukkan 

saat mengoreksi cara pandang mazhab Hanafi terhadap hadis berikut: 

دُ بْنُ إبِْرَاھِیمَ   وَالْمَحْفوُظُ عَنْ جَابِرٍ فِى ھَذَا الْبَابِ مَا أخَْبَرَنَا أبَوُ أحَْمَدَ الْمِھْرَجَانِىُّ أخَْبَرَنَا أبَوُ بكَْرِ بْنُ  ى حَدهثنََا مُحَمه جَعْفَرٍ الْمُزَك ِ
ِ یقَوُلُ : مَنْ صَلهى رَكْعَةً لَمْ یقَْرَأْ فیِھَا بِأمُ ِ الْقرُْآنِ  الْعبَْدِىُّ حَدهثنََا مَالِكٌ عَنْ أبَِى نعَُیْمٍ : وَھْبِ بْنِ كَیْ  سَانَ أنَههُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّه

حِیحُ عَنْ جَابِرٍ مِنْ قوَْلِهِ غَیْرَ مَرْفوُعٍ. }ت{ وَقَدْ رَفعََ  إلِاه وَرَاءَ الِإمَامِ. ھَذَا ھوَُ الصه یَحْیَى  فَلَمْ یصَُل ِ  مِنَ هُ  بْنُ سَلاَمٍ وَغَیْرُهُ 
ا لاَ یَحِلُّ رِوَایتَهُُ عَلَى طَرِیقِ الِاحْتِجَاجِ بِهِ. }ق{ وَقَدْ یشُْبِهُ أنَْ یَ  عفََاءِ عَنْ مَالِكٍ وَذاَكَ مِمه كُونَ مَذْھَبُ جَابِرٍ فِى ذَلِكْ ترَْكَ  الضُّ

فِى الظُّھْرِ  الْقِرَاءَةِ خَلْفَ الِإمَامِ فیِمَا یجُْھَرُ فیِهِ بِالْقِرَ  اءَةِ دُونَ مَا لاَ یجُْھَرُ ، فَقَدْ رَوَى یَزِیدُ الْفقَِیرُ عَنْ جَابِرٍ قَالَ : كُنها نقَْرَأُ 
كْعتَیَْنِ الأوُلیَیَْنِ بفَِاتِحَةِ الْكِتاَبِ وَسُورَةٍ ، وَفِى الأخُْرَییَْنِ بفَِاتِ  أنَْ یكَُونَ  حَةِ الْكِتاَبِ وَالْعَصْرِ خَلْفَ الِإمَامِ فِى الره . وَكَذَلِكَ یشُْبِهُ 

  30مَذْھَبُ ابْنِ مَسْعوُدٍ.

Dan riwayat yang mahfuzh (versi yang lebih kuat dan terpelihara) dari Jabir dalam bab 

ini adalah apa yang telah dikabarkan kepada kami oleh Abu Ahmad al-Mihrajani, telah 

mengabarkan kepada kami Abu Bakar bin Ja'far al-Muzakki, telah menceritakan kepada kami 

Muhammad bin Ibrahim al-'Abdi, telah menceritakan kepada kami Malik, dari Abi Nu'aim, 

yaitu Wahb bin Kaisan, bahwa ia mendengar Jabir Ibn ‘Abdullah berkata: “Barangsiapa yang 

shalat satu rokaat tanpa membaca Ummul Quran (Al-Fatihah) di dalamnya, maka ia belumlah 

shalat, kecuali (apabila ia shalat) dibelakang imam.” 

Inilah riwayat yang shahih dari Jabir, yang merupakan perkataannya sendiri (mauquf) 

dan bukan marfu' (tidak disandarkan kepada Nabi صلى الله عليه وسلم). 

(Komentar {ت}): Sungguh, riwayat ini telah di-marfu'-kan (dianggap sebagai sabda 

Nabi) oleh Yahya bin Salam dan perawi-perawi dhu'afa' (lemah) lainnya dari jalur Imam 

Malik. Dan yang demikian itu adalah riwayat yang tidak halal untuk diriwayatkan sebagai 

hujah. 

(Komentar {ق}): Tampaknya mazhab (pendapat) Jabir dalam masalah ini adalah tidak 

membaca (Al-Fatihah) di belakang imam pada shalat yang bacaannya dikeraskan, namun tetap 

 
29 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, …, Jilid 2, hlm. 228 
30 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, …, Jilid 2, hlm. 228-229 



membacanya ketika bacaannya dipelankan (sirr). Hal ini didasarkan pada riwayat Yazid al-

Faqir dari Jabir, ia berkata: “Kami dahulu membaca di belakang imam pada shalat Zhuhur dan 

Ashar; pada dua rakaat pertama kami membaca Al-Fatihah dan satu surah, dan pada dua 

rakaat terakhir kami membaca Al-Fatihah.” Dan sepertinya, ini juga merupakan mazhab Ibnu 

Mas'ud. 

Di sini Al-Baihaqi memberikan catatan penting untuk mendudukkan perkara. 

Menurutnya, pandangan Jabir tentang tidak wajibnya membaca Al-Fatihah bagi makmum 

harus dipahami dalam konteks salat jahriyah, bukan salat sirriyah (bacaan pelan). Penafsiran 

ini menjadi valid karena selaras dengan riwayat lain yang juga bersumber dari Jabir. 

Tidak berhenti di situ, pada bagian akhir bab, Al-Baihaqi menutup kajiannya dengan 

mendekonstruksi hadis terakhir yang digunakan kubu Hanafi. Ia tidak hanya menyasar cacat 

pada sanadnya, tetapi juga meluruskan cara pendalilannya (istidlal). Dalam proses kritik ini, 

beliau juga meminjam otoritas pendapat Imam al-Bukhari untuk memperkuat posisinya. 

الْعبَه  أبَوُ  الْفَضْلِ قَالاَ حَدهثنََا  دُ بْنُ مُوسَى بْنِ  ِ الْحَافظُِ وَمُحَمه دُ بْنُ عَبْدِ اللَّه أسَِیدُ بْنُ وَأخَْبَرَنَا مُحَمه دُ بْنُ یعَْقوُبَ حَدهثنََا  اسِ : مُحَمه
دٍ عَنْ مُوسَى بْنِ سَعْدٍ عَنِ ابْنِ زَیْدِ بْنِ ثاَبتٍِ عَنْ أبَیِهِ زَیْدِ بْنِ عَاصِمٍ حَدهثنََا الْحُسَیْنُ بْنُ حَفْصٍ عَنْ سُفْیَانَ عَنْ عُمَرَ بْنِ   مُحَمه

ُ حْمُولٌ عَلَى الْجَھْرِ بِالْقِرَاءَةِ وَ ثاَبتٍِ قَالَ : مَنْ قَرَأَ وَرَاءَ الِإمَامِ فلَاَ صَلاةََ لَهُ. }ق{ وَھَذَا إِنْ صَحه بھَِذَا اللهفْظِ وَفیِهِ نظََرٌ فمََ  اللَّه
ِ بْنُ الْوَلِیدِ الْعَدَنِىُّ فَرَوَاهُ عَنْ سُفْیَانَ عَنْ عُمَرَ بْنِ  دٍ عَنْ مُوسَى بْنِ سَعْدٍ عَنْ أبَیِهِ عَنْ   تعََالَى أعَْلَمُ. }ت{ وَقَدْ خَالفََهُ عَبْدُ اللَّه مُحَمه

  ِ دَاوُدُ بْنُ قیَْسٍ وَعَبْدُ اللَّه فِى  زَیْدِ بْنِ ثاَبتٍِ ، وَرَوَاهُ  دٍ عَنْ مُوسَى بْنِ سَعْدٍ عَنْ زَیْدٍ لَمْ یَذْكُرْ أبََاهُ  بْنُ دَاوُدَ عَنْ عُمَرَ بْنِ مُحَمه
  31قَالَ الْبخَُارِىُّ : لاَ یعُْرَفُ بھَِذَا الِإسْنَادِ سَمَاعُ بَعْضِھِمْ مِنْ بعَْضٍ وَلاَ یَصِحُّ مِثْلهُُ.  .إسِْنَادِهِ 

Dan telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Abdullah al-Hafizh dan 

Muhammad bin Musa bin al-Fadhl, keduanya berkata, telah menceritakan kepada kami Abu 

al-'Abbas, yaitu Muhammad bin Ya'qub, telah menceritakan kepada kami Asid bin 'Ashim, 

telah menceritakan kepada kami al-Husain bin Hafsh, dari Sufyan, dari 'Umar bin Muhammad, 

dari Musa bin Sa'ad, dari anak Zaid bin Tsabit, dari ayahnya, Zaid bin Tsabit, ia berkata: 

“Barangsiapa membaca (Al-Fatihah) di belakang imam, maka tidak ada shalat baginya.” 

(Komentar {ق}): Riwayat ini, jika memang shahih dengan lafaz ini—dan di dalamnya 

nadzar (perlu ditinjau kembali/diragukan)—maka maknanya diarahkan pada (kondisi 

makmum membaca saat imam sedang membaca dengan) suara yang dikeraskan (jahr). Dan 

Allah Ta'ala lebih mengetahui. 

(Komentar {ت}): Sungguh, riwayat ini telah diselisihi (dalam sanadnya) oleh Abdullah 

bin al-Walid al-'Adani. Ia meriwayatkannya dari Sufyan, dari 'Umar bin Muhammad, dari 

Musa bin Sa'ad, dari ayahnya, dari Zaid bin Tsabit. 

Dan Dawud bin Qais serta Abdullah bin Dawud meriwayatkannya dari 'Umar bin 

Muhammad, dari Musa bin Sa'ad, langsung dari Zaid, tanpa menyebutkan ayahnya dalam 

sanadnya. (Imam) Al-Bukhari berkata: "Dengan sanad ini, tidak diketahui apakah sebagian 

(perawi) dari mereka mendengar (hadis) dari sebagian yang lain, dan riwayat seperti ini 

tidaklah shahih." 

Setelah menyelesaikan kritik terhadap landasan dalil mazhab Hanafi, Al-Baihaqi 

melanjutkan bahasannya dengan memaparkan bukti-bukti penguat pendapatnya sendiri. Ia 

merangkum hadis-hadis yang mewajibkan bacaan Al-Fatihah bagi makmum dalam sebuah bab 

yang berjudul: 

مَامِ فیِمَا یَجْھَرُ فیِهِ بِالْقِرَاءَةِ بفَِاتِحَةِ الْكِتاَبِ وَفیِمَا یسُِرُّ فیِهِ  وَھوَُ أصََحُّ الْأقَْوَالِ      بفَِاتِحَةِ الْكِتاَبِ فَصَاعِدًابَابُ مَنْ قَالَ یقَْرَأُ خَلْفَ الْإِ
 عَلَى السُّنهةِ وَأحَْوَطُھَا، وَبِاللهِ التهوْفیِقُ 

"Bab tentang pendapat yang menyatakan (bahwa makmum) membaca di belakang imam. 

Pada (shalat) yang bacaannya dikeraskan (jahr), ia membaca Al-Fatihah. Dan pada (shalat) 

yang bacaannya dipelankan (sirr), ia membaca Al-Fatihah dan surah tambahan.” Dan ini 

 
31 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, …, Jilid 2, hlm. 233 



adalah pendapat yang paling shahih berdasarkan Sunnah dan yang paling berhati-hati. Dan 

hanya dengan Allah-lah taufik (petunjuk)." 

Bab ini menegaskan bentuk dukungan Al-Baihaqi kepada mazhab Syafi'i melalui 

paparan data yang komprehensif. Ia mengetengahkan 45 hadis yang terdiri dari riwayat inti dan 

riwayat penyerta (mutabi’at dan syawahid). Integritas ilmiahnya terlihat dari disertakannya 

komentar mengenai status kesahihan masing-masing hadis serta penjelasan tentang metode 

istidlalnya.32  

a. Analisis Hadis 

Hadis yang pertama penulis sebutkan sebagaimana dengan redaksi berikut:  

دُ بْنُ یعَْقوُبَ حَدهثنََا الْعَ  ِ الْحَافظُِ حَدهثنََا أبَوُ الْعبَهاسِ : مُحَمه دُ بْنُ عَبْدِ اللَّه دٍ الدُّورِىُّ حَدهثنََا یَحْیَى بْنُ أبَِى  أخَْبَرَنَا مُحَمه بهاسُ بْنُ مُحَمه
بیَْرِ عَنْ    بكَُیْرٍ وَإسِْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ السهلوُلِىُّ قَالاَ حَدهثنََا الْحَسَنُ بْنُ صَالِحِ بْنِ حَى ٍ عَنْ جَابِرٍ وَلیَْثِ بْنِ أبَِى سُلیَْمٍ عَنْ أبَِى الزُّ

  ِ لیَْثُ بْنُ  :» مَنْ كَانَ لهَُ إمَِامٌ فقَِرَاءَةُ الِإمَامِ لهَُ قرَِاءَةٌ «. }ج{ جَابِرٌ الْجُعْفِىُّ وَ   -صلى الله علیه وسلم-جَابِرٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه
  33حْفوُظُ عَنْ جَابِرٍ فِي ھَذَا الْبَابِ. أبَِى سُلیَْمٍ لاَ یحُْتجَُّ بھِِمَا ، وَكُلُّ مَنْ تاَبعَھَُمَا عَلَى ذَلِكَ أضَْعَفُ مِنْھُمَا أوَْ مِنْ أحََدِھِمَا وَالْمَ 

Diriwayatkan lima lafadz yang berbeda: 

1) Lafadz ( مَامِ فَقِرَاءَةُ إِمَامٌ لَهُ كَانَ مَنْ  قرَِاءَةٌ لَهُ الِْْ ) 

Musnad Ahmad (musnad Jabir bin Abdillah, 23/12) 

ِ صَله   -  14643 بیَْرِ، عَنْ جَابِرٍ، عَنِ النهبِي  ى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ قَالَ:  حَدهثنََا أسَْوَدُ بْنُ عَامِرٍ، أخَْبَرَنَا حَسَنُ بْنُ صَالِحٍ، عَنْ أبَِي الزُّ
 »مَنْ كَانَ لهَُ إمَِامٌ، فقَِرَاءَتهُُ لهَُ قِرَاءَةٌ«

Sunan Ibn Majah ( Bab idza qoroa imam fa anshitu, 1/277)  

ِ بْنُ مُوسَى، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ صَالِحٍ، عَنْ جَابِرٍ،    -  850 دٍ قَالَ: حَدهثنََا عُبیَْدُ اللَّه بیَْرِ، عَنْ جَابِرٍ  حَدهثنََا عَلِيُّ بْنُ مُحَمه عَنْ أبَِي الزُّ
ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَنْ كَانَ لَهُ إمَِامٌ،  مَامِ لَهُ قِرَاءَةٌ« قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه  فقَِرَاءَةُ الْإِ

At-Thahawi, Syarh mana’il Atsar (Bab qira’at khalfa imam, 1/217) 

ي عَبْدُ اللهِ بْنُ وَھْبٍ، قَالَ: أخَْبَرَنِي اللهیْثُ، عَنْ یَ   -  1294 حْمَنِ، قَالَ: ثنا عَم ِ عْقوُبَ، عَنِ النُّعْمَانَ، عَنْ  حَدهثنََا أحَْمَدُ بْنُ عَبْدِ الره
ُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ قَالَ: »مَنْ كَانَ لَهُ إمَِامٌ  مُوسَى بْنِ أبَِي عَائشَِةَ، عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ شَدهادٍ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ  : أنَه النهبِيه صَلهى اللَّه

مَامِ لَهُ قِرَاءَةٌ«   فقَِرَاءَةُ الْإِ

Mu’jam Ibn Arabi, (Bab huruf ‘dzal’, 2/851) 

عَنْ لیَْثٍ، وَجَابِرٍ، نا عَبهاسٌ، نا یَحْیَى بْنُ أبََى بكَُیْرٍ، وَإسِْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ السهلوُلِيُّ جَمِیعًا، عَنِ الْحَسَنِ بْنِ صَالِحٍ،    -  1755
ُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ قَالَ: مَنْ  بیَْرِ، عَنْ جَابِرٍ، أنَه النهبِيه صَلهى اللَّه مَامِ لهَُ قِرَاءَةٌ  عَنْ أبَِي الزُّ  كَانَ لَهُ إمَِامٌ فقَِرَاءَةُ الْإِ

Sunan Daraquthni (bab dzikru qoul Saw “ man kana lahu imam..., 2/107 

دُ بْنُ حَرْبٍ الْوَاسِطِيُّ , ثنا إسِْحَاقُ الْأزَْرَقُ ,   -  1233 رٍ , ثنا مُحَمه ِ بْنِ مُبشَ ِ عَنْ أبَِي حَنیِفَةَ , عَنْ مُوسَى    حَدهثنََا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّه
ِ بْنِ شَدهادٍ , عَنْ جَابِرٍ , قَالَ: قَالَ رَ  مَامِ  بْنِ أبَِي عَائشَِةَ , عَنْ عَبْدِ اللَّه ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَنْ كَانَ لَهُ إمَِامٌ فقَِرَاءَةُ الْإِ سُولُ اللَّه

 [ لمَْ یسُْنِدْهُ عَنْ مُوسَى بْنِ أبَِي عَائشَِةَ غَیْرُ أبَيِ حَنیِفَةَ , وَالْحَسَنُ بْنُ عُمَارَةَ وَھمَُا ضَعِیفَانِ 108لَهُ قِرَاءَةٌ«. ]ص:

دُ بْنُ سَعْدٍ الْعوَْفِيُّ , ثنا إسِْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ ح وَحَدهثنََا مُحَ   -  1253 دُ بْنُ مَخْلَدٍ , ثنا مُحَمه دُ بْنُ مَخْلَدٍ , ثنا الْعبَهاسُ  حَدهثنََا مُحَمه مه
دِ بْنِ حَاتِمٍ الدُّورِيُّ , ثنا إسِْحَاقُ بْنُ مَنْصُورٍ , وَیَحْیَى بْ  نُ أبَِي بكَُیْرٍ , عَنِ الْحَسَنِ بْنِ صَالِحٍ , عَنْ لیَْثِ بْنِ أبَِي سُلیَْمٍ ,  بْنُ مُحَمه

 
32 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, …, Jilid 2, hlm. 233-245 
33 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, …, Jilid 2, hlm. 228 



بیَْرِ , عَنْ جَابِرٍ , أنَه النهبِيه صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ , قَالَ:  »مَنْ كَانَ لَ  هُ إمَِامٌ فقَِرَاءَتهُُ لَهُ قرَِاءَةٌ«. جَابِرٌ ,  وَجَابِرٍ , عَنْ أبَِي الزُّ
 وَلیَْثٌ ضَعِیفَانِ 

Abu Nu’aim al-Ashbahani, Haliyah al-Auliya (7/334) 

ِ بْنِ مَخْلَدٍ، ثنا أحَْمَدُ بْنُ الْھَیْثمَِ، ثنا أبَوُ نعُیَْمٍ، ثنا الْحَسَ  دُ بْنُ أحَْمَدَ بْنِ عَلِي  بیَْرِ،  حَدهثنََا مُحَمه نُ بْنُ صَالِحٍ، عَنْ جَابِرٍ، عَنْ أبَِي الزُّ
مَامِ لهَُ قرَِاءَةٌ« مَشْھُورٌ مِنْ حَدِیثِ الْحَسَنِ عَنْ جَابِرٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَ   نْ كَانَ لهَُ إمَِامٌ فقَِرَاءَةُ الْإِ

2) Lafadz :   مَنْ صَلَّى خَلْفَ إِمَام 

Abu Yusuf Al-Qodhi, Al-Atsar (Bab Iftataha Sholat, 1/23) 

ِ بْنِ شَدهادِ بْنِ الْھَادِ، عَنْ أَ   -  113 بِي الْوَلِیدِ، عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ  عَنْ أبَیِهِ عَنْ أبَِي حَنیِفَةَ، عَنْ مُوسَى بْنِ أبَِي عَائشَِةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّه
ِ صَلهى اللهُ  ُ عَنْھُمَا، أنَه رَجُلًا قَرَأَ خَلْفَ النهبِي  ِ رَضِيَ اللَّه  عَلیَْهِ وَسَلهمَ فِي الظُّھْرِ أوَِ الْعَصْرِ، قَالَ: قَالَ: فَأوَْمَأَ إِلیَْهِ رَجُلٌ فنَھََاهُ اللَّه

ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ؟ فتَذََاكَرْنَ ا انْصَرَفَ قَالَ: أتَنَْھَانِي أنَْ أقَْرَأَ خَلْفَ النهبِي  ِ 24ا ذَلِكَ حَتهى سَمِعَ ]ص:فَأبََى، فَلمَه [ رَسُولُ اللَّه
مَامِ لَهُ قرَِاءَةٌ«صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ، فقََالَ النهبِيُّ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَنْ صَلهى خَلْفَ إمَِامٍ، فَإنِه قِرَ   اءَةَ الْإِ

Muhammad bin Hasan Asy-Syaibani, Al-Atsar (Qiroah Khalf al-Imam, 1/168) 

86  -   ِ دٌ، قَالَ: أخَْبَرَنَا أبَوُ حَنیِفَةَ، قَالَ حَدهثنََا أبَوُ الْحَسَنِ مُوسَى بْنُ أبَِي عَائشَِةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّه  بْنِ شَدهادِ بْنِ الْھَادِ، عَنْ جَابِرِ  مُحَمه
ُ عَنْھُمَا ]ص: ِ رَضِيَ اللَّه ِ 169بْنِ عَبْدِ اللَّه یقَْرَأُ، فَجَعَلَ رَجُلٌ مِنْ  [، قَالَ: صَلهى رَسُولُ اللَّه  صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ وَرَجُلٌ خَلْفَهُ 

لَاةِ، فقََالَ: أتَنْھََانِي عَنِ ا  ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ ینَْھَاهُ عَنِ الْقِرَاءَةِ فِي الصه ِ صَلهى اللهُ أصَْحَابِ النهبِي  ِ اللَّه  عَلیَْهِ  لْقِرَاءَةِ خَلْفَ نبَِي 
ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ ]ص: [، فقََالَ النهبِيُّ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَنْ صَلهى خَلْفَ إمَِامٍ  170وَسَلهمَ، فتَنََازَعَا حَتهى ذكُِرَ ذلَِكَ لِلنهبيِ 

مَامِ لَهُ قِرَاءَةٌ« ]ص:  دٌ 185فَإنِه قِرَاءَةَ الْإِ ُ عَنْهُ [ قَالَ مُحَمه  : وَبِهِ نَأخُْذُ، وَھوَُ قوَْلُ أبَِي حَنیِفَةَ رَضِيَ اللَّه

Thabrani, Mu’jam Ausath ( Man Ismuhu Mahmud, 8/43) 

، نا إسِْمَاعِیلُ بْنُ عُلیَه   -  7903 ، ثنََا سَھْلُ بْنُ الْعبَهاسِ الْمَرْوَزِيُّ دٍ الْمَرْوَزِيُّ بیَْرِ،  حَدهثنََا مَحْمُودُ بْنُ مُحَمه ةَ، عَنْ أیَُّوبَ، عَنْ أبَِي الزُّ
ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَنْ  مَامِ لهَُ قِرَاءَةٌ« لَمْ یَرْفَعْ ھَذَا الْحَدَیثَ    عَنْ جَابِرٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلهى خَلْفَ إمَِامٍ، فَإنِه قِرَاءَةَ الْإِ

نْ رَوَاهُ عَنِ ابْنِ عُلیَهةَ إلِاه سَھْلُ بْنُ الْعبَهاسِ، وَرَوَاهُ غَیْرُهُ مَوْقوُفًا "   أحََدٌ مِمه

Sunan Daraquthni 

دُ بْنُ الْقَاسِمِ بْنِ زَكَرِیها الْمُحَارِبِيُّ بِالْكُوفَةِ , ثنا أبَوُ كُرَیْبٍ مُ   -  1234 ِ مُحَمه دُ بْنُ الْعلََاءِ , ثنا أسََدُ بْنُ عَمْرٍو  حَدهثنََا أبَوُ عَبْدِ اللَّه حَمه
 ِ ِ , قَالَ: صَلهى بنَِا رَسُولُ  , عَنْ أبَِي حَنیِفَةَ , عَنْ مُوسَى بْنِ أبَِي عَائشَِةَ , عَنْ عَبْدِ اللَّه  بْنِ شَدهادِ بْنِ الْھَادِ , عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّه

ِ صَلهى اللهُ  ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ وَخَلْفَهُ رَجُلٌ یقَْرَأُ , فنَھََاهُ رَجُلٌ مِنْ أصَْحَابِ رَسُولِ اللَّه ا انْصَرَفَ تنََازَعَا ,   عَلیَْهِ وَسَلهمَ فَلمَه اللَّه
ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ؟ , فتَنََازَعَا حَتهى بَلَغَ   ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ , فقََالَ  فقََالَ: أتَنَْھَانِي عَنِ الْقِرَاءَةِ خَلْفَ رَسُولِ اللَّه رَسُولَ اللَّه

ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ: »مَنْ صَلهى خَلْفَ إمَِامٍ فَإنِه قِرَاءَتهَُ لَهُ قِرَاءَةٌ«. وَرَوَاهُ اللهیْثُ , عَنْ أبَِي یوُسُفَ , عَنْ أبَِي     رَسُولُ اللَّه
 حَنیِفَةَ 

ِ , أنَه رَجُلًا قَرَأَ خَلْفَ  - 1236 ِ بْنُ شَدهادٍ , عَنْ أبَِي الْوَلِیدِ , عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّه ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ فِي   وَقَالَ عَبْدُ اللَّه النهبِي 
ا انْصَرَ  ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ؟ , فتَذََاكَرَا ذَلِكَ  الظُّھْرِ وَالْعَصْرِ فَأوَْمَأَ إِلیَْهِ رَجُلٌ فنَھََاهُ , فَلمَه فَ قَالَ: أتَنَْھَانِي أنَْ أقَْرَأَ خَلْفَ النهبِي 

ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ:  »مَنْ صَله  مَامِ حَتهى سَمِعَ النهبِيُّ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ فقََالَ رَسُولُ اللَّه فَإنِه قِرَاءَتهَُ لَهُ قِرَاءَةٌ«.   ى خَلْفَ الْإِ
سْنَادِ جَابِرًا غَیْرُ أبَيِ حَنیِفَةَ وَرَوَاهُ یوُنسُُ بْ  نُ بكَُیْرٍ , عَنْ أبَِي حَنیِفَةَ , وَالْحَسَنِ  أبَوُ الْوَلِیدِ ھَذَا مَجْھُولٌ , وَلَمْ یَذْكُرْ فِي ھَذاَ الْإِ

ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَلهمَ بھَِذَا. بْنِ عُمَارَةَ , عَنْ مُوسَى بْنِ أبَِي عَا ِ بْنِ شَدهادٍ , عَنْ جَابِرٍ , عَنِ النهبِي   ئشَِةَ , عَنْ عَبْدِ اللَّه

دُ بْنُ أحَْمَدَ بْنِ الْحَسَنِ , قَالَا: حَدهثنََا مَحْمُودُ بْ   -  1501 دِ بْنِ نصَُیْرٍ , وَمُحَمه دٍ الْمَرْوَزِيُّ , ثنا سَھْلُ حَدهثنََا جَعْفَرُ بْنُ مُحَمه نُ مُحَمه
ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ  بْنُ الْعبَهاسِ الت ِرْمِذِيُّ , ثنا إسِْمَاعِیلُ ابْنُ عُلیَهةَ , عَنْ أیَُّوبَ   بیَْرِ , عَنْ جَابِرٍ , قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه , عَنْ أبَيِ الزُّ

مَامُ لَهُ قِرَاءَةٌ«. ھَذَا حَدِیثٌ مُنْكَرٌ , وَسَھْلُ بْنُ الْ  مَامِ فقَِرَاءَةُ الْإِ  عبَهاسِ مَتْرُوكٌ وَسَلهمَ:  »مَنْ صَلهى خَلْفَ الْإِ

3) Lafadz Lainnya: 

Abu Yusuf Al Qodhi 



ِ بْنِ شَدهادِ بْنِ الْھَادِ،  -  112 ِ    یوُسُفُ عَنْ أبَیِهِ عَنْ أبَِي حَنیِفَةَ، عَنْ مُوسَى بْنِ أبَِي عَائشَِةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّه عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّه
ِ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ وَسَله  ُ عَنْھُمَا أنَه رَجُلًا قَرَأَ خَلْفَ النهبِي  ا انْصَرَفَ النهبِيُّ صَلهى اللهُ عَلیَْهِ  رَضِيَ اللَّه مَ بسَِب ِحِ اسْمَ رَب كَِ الْأعَْلَى، فلَمَه

اتٍ، مَ قَالَ: »مَنْ قَرَأَ مِنْكُمْ سَب ِحِ اسْمَ رَب كَِ الْأعَْلَى« ؟ فسََكَتَ الْقوَْمُ، فسََألَھَُمْ ثلََاثَ مَره
رَجُلٌ: أنََا.  كُله ذَلِكَ یْسَكُتوُنَ، ثمُه قَالَ   وَسَله

 قَالَ: »قَدْ عَلِمْتُ أنَه بعَْضَكُمْ خَالَجَنیِھَا« 

Abdurrazaq Ash-Shan’ani 

ِ: أتَقَْرَأُ خَلْفَ    -  2819 ِ بْنِ مِقْسَمٍ قَالَ: سَألَْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّه مَامِ فِي الظُّھْرِ وَالْعَصْرِ شَیْئاً؟ عَنْ دَاوُدَ بْنِ قیَْسٍ، عَنْ عُبیَْدِ اللَّه الْإِ
 فقََالَ: »لَا« 

Mushannaf Ibnu Abi Syaibah 

ِ بْنِ مِقْسَمٍ، عَنْ جَابِرٍ قَالَ: »لَا یقُْرَأُ خَ  - 3786 اكِ بْنِ عُثمَْانَ، عَنْ عُبیَْدِ اللَّه حه مَامِ«حَدهثنََا وَكِیعٌ، عَنِ الضه  لْفَ الْإِ

b. Pohon Sanad Hadis Jabir: 

 



Pohon Sanad Keseluruhan Jalur 



Dari jalur sanad utama yakni Dari Jabir sampai kepada Imam Baihaqi terdapat tiga orang 

rowi yang bermasalah, yaitu Abi Zubair, Laits bin Sulaim dan Jabir bin Zaid bin Al-Harits. 

Berikut penilaian ketiga rowi tersebut. 

1. Al-Laits bin Abi Sulaim 34 

Nama : Al-Laits bin Abi Sulaim. (Nama ayahnya adalah) Aiman, atau 

Anas, atau Ziyadah, atau 'Isa, bin Zanim al-Qurasyi. Kunyah-nya 

Abu Bakar, dan ada yang mengatakan Abu Bukair, (berasal dari) 

Kufah. 

Thabaqah : 6 : Termasuk generasi yang semasa dengan para Tabi'in junior 

(shighar at-tabi'in). 

Wafat : 148 H. 

Riwayatnya Dikutip 

oleh 

ق  : س  ت  د  م   ,Al-Bukhari secara ta'liq (tanpa sanad lengkap))خت 

Muslim, Abu Daud, At-Tirmidzi, An-Nasa'i, Ibnu Majah). 

Derajat Ibnu Hajar : Shaduq (Jujur), mengalami ikhtilath (kerancuan hafalan) yang 

sangat parah dan haditsnya tidak bisa dibedakan (mana yang 

sebelum dan sesudah hafalannya rancu), sehingga (riwayatnya) 

ditinggalkan. 

Derajat Adz-Dzahabi : Padanya terdapat kelemahan ringan karena hafalannya yang 

buruk, (namun) sebagian ulama masih berhujjah dengannya 

(menggunakan riwayatnya). 

Ibnu Hajar menjelaskan lebih lanjut dalam Thabaqat al-Mudallisin bahwa Al-Hafidz al-

Haitsami dalam al-Zawaid menilai Al-Laits bin Abi Sulaim Tsiqah tapi ia Mudallis. Al-Bushiri 

telah menyatakan dengan tegas dalam kitabnya Zawa'id Ibnu Majah (Jilid 2 / Halaman 738) 

bahwa Laits adalah seorang (perawi) yang dha'if  dan mudallis.35 Dalam Tahdzib al-Tahdzib 

8/468 juga dijelaskan bahwa Ibnu Sa’d berkata: "Ia seorang yang saleh dan ahli ibadah, namun 

lemah dalam hadits. Ibnu Hibban berkata: "Ia mengalami ikhtilath di akhir usianya.  At-

Tirmidzi dalam "al-‘Ilal al-Kabir" berkata: Muhammad (al-Bukhari) berkata: "Ahmad (bin 

Hanbal) sering berkata: 'Hadits Laits tidak menggembirakan'." Muhammad (al-Bukhari) 

berkata: "Laits itu shaduq (jujur), tetapi sering keliru (yahim)." Bahkan An-Nasai menilai ia 

Matrukul Hadis.36 

Secara umum, terdapat dua sisi penilaian terhadap Laits. Di satu sisi, ia diakui sebagai 

pribadi yang jujur (shaduq), saleh, dan ahli ibadah. Beberapa ulama bahkan memberikan pujian 

spesifik, seperti Fudhail bin ‘Iyadh yang menyebutnya sebagai orang Kufah yang paling ahli 

dalam urusan manasik haji. Ad-Daraquthni juga memujinya sebagai seorang yang teguh 

memegang sunnah (shahibus sunnah). Karena kejujurannya ini, beberapa ulama seperti Yahya 

bin Ma'in dan Abu Ahmad bin 'Adi menyatakan bahwa hadisnya "boleh ditulis" (yuktahu 

haditsuhu). 

Namun, di sisi lain, kritik terhadap kualitas hafalannya sangat tajam dan datang dari 

banyak ulama terkemuka. Imam Ahmad bin Hanbal menyebut hadisnya kacau (mudhtarib al-

hadits). Yahya bin Sa’id al-Qaththan memiliki pandangan yang sangat buruk terhadapnya 

hingga ia berhenti meriwayatkan darinya. Yahya bin Ma’in juga mengonfirmasi bahwa Laits 

lebih lemah dibandingkan perawi lain di masanya. 

Penyebab utama kelemahannya disepakati karena ingatannya yang buruk dan mengalami 

kerancuan hafalan (ikhtilath) di akhir usianya. Hal ini dikonfirmasi oleh kesaksian ‘Isa bin 

Yunus yang melihatnya bertingkah aneh, serta pernyataan dari Ibnu Hibban dan Al-Bazzar. 

 
34 Ruwat Tahdzibayn, hlm. 5685 
35 Ibnu Hajar al-Asqalani, Thabaqat al-mudallisin, (Amman: Maktabah al-Manar, Cet 1, 1983) hlm 65. 
36 Adz-Dzahabi, Siyar A’lam al-Nubala ( Muassasah Ar-Risalah, Cet 3, 1985) Juz 6, hlm. 179-184 



Akibatnya, banyak ulama yang melemahkannya secara tegas, bahkan Ibnu Hibban menyatakan 

bahwa para imam besar telah meninggalkannya. 

Karena statusnya yang unik ini—jujur tetapi hafalannya lemah—para ahli hadits 

memperlakukannya secara khusus. Kitab-kitab hadis standar seperti Shahih Muslim dan kitab-

kitab Sunan lainnya terkadang masih meriwayatkan hadisnya, namun tidak sebagai sandaran 

utama, melainkan dengan menggandengkannya (maqrūn) dengan perawi lain yang lebih kuat 

atau sebagai penguat (syahid) saja. 

Konsensus ulama hadis menyimpulkan bahwa ia lemah (dha'if). Kelemahannya bukan 

karena karakternya yang tercela, melainkan karena hafalannya yang sangat buruk dan 

mengalami kerancuan (ikhtilath) di akhir usianya. Para imam besar seperti Imam Ahmad, 

Yahya bin Sa'id al-Qaththan, dan Yahya bin Ma'in mengkritik riwayatnya sebagai kacau dan 

tidak bisa diandalkan. 

Meskipun demikian, karena kejujurannya, riwayatnya tidak sepenuhnya dibuang. 

Statusnya adalah perawi yang hadisnya "boleh ditulis" untuk dijadikan perbandingan atau 

penguat (syahid), tetapi tidak bisa dijadikan sebagai hujjah (dalil) utama jika ia meriwayatkan 

sendirian. Oleh karena itu, kitab-kitab hadis utama terkadang masih mencantumkan 

riwayatnya, tetapi sering kali didampingi oleh perawi lain yang lebih kuat untuk menopang 

riwayat tersebut. 

 

2. Jabir bin Yazid 37 

Nama : Jabir bin Yazid bin al-Harits bin 'Abd Yaghuts bin Ka'ab al-Ju'fi. 

Kunyah-nya Abu 'Abdillah, dan dikatakan pula Abu Yazid, dan 

dikatakan pula Abu Muhammad, (berasal dari) Kufah. 

Thabaqah : 5 : Termasuk Tabi'in junior (shighar at-tabi'in) 

Wafat : 127 H, dan ada yang mengatakan 132 H.. 

Riwayatnya Dikutip 

oleh 

 .(Abu Daud - At-Tirmidzi - Ibnu Majah)د ت ق  :

Derajat Ibnu Hajar : Dha'if (lemah), seorang Rafidhi. 

Derajat Adz-Dzahabi : Syu'bah menilainya tsiqah (terpercaya), namun pendapat ini ganjil 

(syadz), dan para huffazh (ahli hadits terkemuka) 

meninggalkannya. Termasuk salah satu ulama terbesar Syi'ah. 

Menurut Al-Mizzi dalam kitabnya Tahdzibul Kamal, terdapat penilaian yang berbeda 

mengenai Jabir al-Ju'fi. Di satu sisi, ada ulama yang memberikan pujian bersyarat. Sufyan ats-

Tsauri, misalnya, menyatakan bahwa riwayat Jabir bisa diterima jika ia menggunakan lafaz 

yang tegas yang menunjukkan ia mendengar langsung, seperti 'haddatsanā' (telah 

menceritakan kepada kami). Senada dengan itu, Zuhair bin Mu’awiyah juga menganggap Jabir 

sebagai orang yang sangat jujur, asalkan ia memakai frasa seperti 'sami’tu' (aku mendengar). 

Namun, di sisi lain, banyak ulama terkemuka yang memberikan kritik tajam (jarh). 

Yahya bin Ma’in, seorang kritikus hadis ternama, menyebut Jabir sebagai "pendusta" dan 

menyatakan bahwa hampir semua ulama telah meninggalkan riwayatnya. Yahya bin Sa’id juga 

menegaskan bahwa para ulama di masanya telah meninggalkan hadis Jabir. 

Alasan utama penolakan ini diungkap oleh Za'idah, yang bersumpah bahwa Jabir bukan 

hanya seorang pendusta, tetapi juga meyakini akidah ar-Raj'ah (keyakinan kembalinya 

Ali/Imam Mahdi ke dunia). Imam An-Nasa’i bahkan memberikan status matrūk (hadisnya 

ditinggalkan), tidak terpercaya, dan tidak layak ditulis. Ibnu 'Adi memberikan pandangan yang 

lebih berimbang, ia mengakui bahwa celaan utama terhadap Jabir adalah keyakinannya tentang 

ar-Raj'ah, dan menyimpulkan bahwa status Jabir lebih condong ke arah lemah daripada jujur. 

 
37 Ruwat Tahdzibayn, hlm. 878 



Sebagai bukti kehati-hatian para ahli hadis, Imam Abu Daud menegaskan bahwa dalam 

seluruh kitab Sunan-nya, ia hanya mencantumkan satu hadis saja dari Jabir al-Ju'fi. 

1) Al-Hafizh (Ibnu Hajar) berkata dalam Tahdzib al-Tahdzib 2/48: 

2) Salam bin Abi Muthi’: Jabir al-Ju’fi berkata kepadaku: "Di sisiku ada lima puluh ribu 

bab ilmu yang belum pernah aku sampaikan kepada siapa pun." Lalu aku mendatangi 

Ayyub (as-Sikhtiyani) dan menyebutkan hal ini kepadanya. Ayyub berkata: "Kalau 

begitu, sekarang dia adalah seorang pendusta." 

3) Jarir bin Abdul Hamid: "Aku tidak menganggap halal meriwayatkan darinya; dia 

beriman pada ar-Raj’ah." 

4) Abu al-Ahwash: "Setiap kali aku melewati Jabir al-Ju’fi, aku memohon kepada 

Tuhanku keselamatan." 

5) Asy-Syafi’i: Aku mendengar Sufyan bin ‘Uyainah berkata: "Aku mendengar ucapan 

dari Jabir al-Ju’fi, lalu aku segera pergi karena khawatir atap akan runtuh menimpa 

kami." Sufyan berkata: "Dia beriman pada ar-Raj’ah." 

6) Ibnu Sa’d: "Dia melakukan tadlis, dan dia sangat lemah dalam pendapat dan 

riwayatnya." 

7) Al-‘Uqaili dalam "adh-Dhu’afa": "Sa’id bin Jubair telah mendustakannya." 

8) Ibnu Hibban: "Dia adalah seorang Saba’iyyah (pengikut Abdullah bin Saba’), dan dia 

meyakini bahwa ‘Ali akan kembali ke dunia. 

Berdasarkan penilaian para ulama hadits Sunni (Ahlus Sunnah wal Jama'ah) 

menyimpulkan bahwa Jabir al-Ju'fi adalah seorang perawi yang ditinggalkan (matrūk) dan 

tidak bisa dijadikan hujjah sama sekali. Meskipun ada pujian di awal kariernya, hal itu 

dianggap terjadi sebelum kesesatan dan kebohongannya terungkap secara luas. Adapun riwayat 

yang sempat ditulis darinya oleh sebagian ulama (seperti Imam Ahmad) tujuannya adalah 

"untuk mengenali" riwayat-riwayatnya agar bisa dihindari, bukan untuk diterima sebagai dalil. 

 

3. Abu Zubair al-Makki 38 

Nama : Muhammad bin Muslim bin Tadrus al-Qurasyi al-Asadi, Abu az-

Zubair al-Makki, maula (mantan budak) dari Hakim bin Hizam. 

Thabaqah : 4 : Generasi setelah Tabi'in pertengahan 

Wafat : 126 H. 

Riwayatnya Dikutip 

oleh 

-Al-Bukhari - Muslim - Abu Daud - At-Tirmidzi - An)خ م د ت س ق   :

Nasa'i - Ibnu Majah). 

Derajat Ibnu Hajar : Shaduq (Jujur), hanya saja ia melakukan tadlis 

Derajat Adz-Dzahabi : Seorang Hafizh (penghafal hadis) yang tsiqah (terpercaya), dan ia 

seorang mudallis yang luas ilmunya. Abu Hatim berkata: "Ia tidak 

bisa dijadikan hujjah (dalil)." 

 

Terdapat dua sisi penilaian yang kontras mengenai Abu Zubair al-Makki. Di satu sisi, 

banyak imam hadis terkemuka memberikan penilaian positif. Ia dikenal di kalangan teman-

temannya sebagai orang yang paling cerdas dan memiliki hafalan terkuat, sebuah fakta yang 

diakui oleh ‘Atha bin Abi Rabah. Para kritikus besar seperti Imam Ahmad, Yahya bin Ma'in, 

‘Ali ibn al-Madini, dan An-Nasa'i secara konsisten memberinya status Tsiqah (terpercaya). 

Bahkan, Imam Malik, yang sangat selektif, meriwayatkan hadis darinya, yang dianggap oleh 

ulama seperti Ibnu 'Adi sebagai bukti kuat akan keandalannya. 

Namun di sisi lain, kelemahan utama Abu az-Zubair yang disepakati para ahli hadis 

adalah praktik tadlis (menyembunyikan perawi dalam sanad). Sebuah peristiwa penting yang 

mengungkap hal ini adalah ketika al-Laits bin Sa'd memintanya untuk memisahkan hadis yang 

 
38 Ruwat Tahdzibayn, hlm. 6291 



ia dengar langsung dari Jabir dengan yang tidak. Abu az-Zubair mengakui adanya percampuran 

tersebut, membuktikan bahwa ia terkadang meriwayatkan hadis tanpa menyebutkan perantara 

yang sebenarnya. Karena inilah, ulama seperti Imam asy-Syafi'i menganggap riwayatnya 

"butuh penguat", dan Abu Hatim ar-Razi menyatakan hadisnya hanya "ditulis" tapi tidak bisa 

dijadikan "hujjah". 

Selain itu, terdapat kritik tajam yang bersifat personal dari Syu’bah bin al-Hajjaj. Syu’bah 

menolaknya bukan karena hafalan, melainkan karena ia menganggap Abu az-Zubair memiliki 

masalah karakter, seperti tidak jujur dalam berdagang dan mudah melontarkan tuduhan palsu 

saat marah. Penolakan Syu'bah sangat keras hingga ia merobek catatan hadis dari Abu az-

Zubair. Namun, ulama lain seperti Ibnu Hibban merasa alasan ini tidak cukup untuk menolak 

seluruh hadisnya. 

Akibat statusnya yang kompleks ini, para ahli hadis memperlakukannya dengan sangat 

hati-hati. Al-Bukhari, misalnya, hanya menggunakan riwayatnya jika didampingi oleh perawi 

lain yang lebih kuat. Di luar masalah tadlis, ada pula kritik personal yang tajam dari Syu’bah 

bin al-Hajjaj mengenai karakternya, meskipun kritik ini tidak diikuti oleh mayoritas ulama lain. 

Secara keseluruhan, ia adalah perawi kuat yang riwayatnya memerlukan verifikasi sanad 

karena kebiasaan tadlis-nya.39 

Berdasarkan penilaian atas tiga rowi di atas, maka selaras dengan penilaian Baihaqi yang 

melemahkan jalur sanad ini, “Jabir al-Ju'fi dan Laits bin Abi Sulaim, riwayat keduanya tidak 

bisa dijadikan hujah. Dan setiap orang yang mengikuti keduanya dalam (meriwayatkan) hal 

ini, (riwayatnya) lebih lemah dari keduanya, atau (lebih lemah) dari salah satu dari 

keduanya.” Namun karena masih ada jalur periwayatan lain yang memiliki matan yang serupa, 

maka perlu untuk melakukan penelitian lebih lanjut.  

 

3. Kesimpulan 

Analisis terhadap al-Sunan al-Kubro dan al-Sunan al-Sughra karya Imam al-Baihaqi 

mengungkapkan bahwa beliau adalah seorang sarjana dengan visi yang luar biasa, yang mampu 

mensintesiskan dua disiplin ilmu fundamental—hadis dan fikih—dalam sebuah mahakarya 

yang tak tertandingi. Beliau bukan sekadar seorang kompilator hadis, melainkan seorang 

arsitek yurisprudensi yang menggunakan perangkat kritik hadis sebagai fondasi untuk 

membangun dan membela sebuah madzhab fikih. 

Al-Sunan al-Kubro berdiri sebagai monumen keilmuan yang unik karena beberapa 

alasan. Pertama, skala ensiklopedisnya yang menjadikannya salah satu rujukan terlengkap 

untuk hadis-hadis hukum. Kedua, metodologinya yang sangat cermat dan komprehensif, yang 

menunjukkan puncak kematangan ilmu hadis di mana otentikasi riwayat dan pemahaman 

konteks berjalan seiring. Ketiga, dan yang paling krusial, adalah tujuannya yang eksplisit 

sebagai sebuah karya apologetik. Lahir dari rahim krisis politik dan persekusi intelektual, kitab 

ini adalah sebuah pembelaan ilmiah yang menegaskan bahwa legitimasi madzhab Syafi'i tidak 

bersandar pada kekuasaan politik, melainkan pada akar-akarnya yang kokoh dalam dalil-dalil 

Sunnah. 

Sementara itu, keberadaan al-Sunan al-Sughra menunjukkan sisi lain dari kejeniusan al-

Baihaqi sebagai seorang pendidik. Beliau memahami bahwa kedalaman analisis yang 

dibutuhkan oleh seorang mujtahid berbeda dengan kebutuhan praktis seorang faqih. Dengan 

menyajikan dua karya untuk dua audiens yang berbeda, beliau menciptakan sebuah sistem 

transmisi ilmu yang efektif, di mana hasil penelitian yang rumit (al-Kubro) disuling menjadi 

sebuah manual yang presisi dan mudah diakses (al-Sughra). 

 
39 Ibn Hajar al-Asqalani, Tahdzib at-Tahdzib (Mathbu’ah Dairah al-Ma’arif al-Andhamiyah, 1908) Juz 2, hlm. 48. 



Warisan abadi Imam al-Baihaqi terletak pada perannya dalam mengukuhkan fondasi 

tekstual madzhab Syafi'i. Sebagaimana diakui oleh Imam al-Haramain al-Juwayni, Imam 

Syafi'i sendiri berhutang budi kepada al-Baihaqi atas karyanya yang menyebarkan dan 

memperkuat ajaran-ajaran sang imam.    

Al-Sunan al-Kubro bukan hanya sekadar kitab hadis; ia adalah benteng intelektual yang 

melindungi sebuah tradisi keilmuan dan menjadi bukti abadi akan kekuatan argumentasi yang 

berlandaskan dalil dalam menghadapi tantangan zaman. 

 

Referensi 

A’dzami (al), Muhammad Dhiyaur Rahman. 2007. al Madkhal ila Sunanil Kubra. Dar khulafa 

lil Kitab al- Islami, Kuwait. 

A’dzami (al), Muhammad Dhiyaur Rahman. 2007. At-Tahqiq al Madkhal ila Sunanil Kubra. 

Dar khulafa lil Kitab al- Islami, Kuwait. 

Asakir, Abu al-Qasim Ali bin al-Husein bin Hibbatullah Ibnu. 1928. Tabyiinu Kadzbi al-

Muftara. Dar al- Taufiq, Damaskus. 

Asqalani, Ibnu Hajar. 1908. Tahdzib at-Tahdzib. Mathbu’ah Dairah al-Ma’arif al-Andhamiyah. 

Asqalani, Ibnu Hajar.1983. Thabaqat al-mudallisin. Amman: Maktabah al-Manar. 

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 1986. al-Jami’ li Syu’ab al-Iman. Ed. Abdul 

Ali Abdul Hamid. Bombai: al-Dar al-Salafiyah. 

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 1988. Dalail al-Nubuwwah. Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyah. 

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 1989. Al-Sunan al-Sughra. Tahqiq oleh Abd al-

Mu’thi Amin Qal’aji. Karachi: Jami’ah al-Dirasat al-Islamiyyah.    

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 2001. Ma’rifat al-Sunan wa al-Atsar. Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyah. 

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 2003. Al-Sunan al-Kubro. Tahqiq oleh 

Muhammad Abdul Qadir Atha. Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah. 

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad. 1999. Ma’rifat al-Sunan wa al-Atsar, (Damaskus: Dar 

Qutaibah, 1999 

Bardi , Jamaluddin Abul Mahasin Yusuf Taghri. t.t.  an-Najumu az-Zahirah fi Muluki Misra 

wal Qahirah. Mesir: Dar Al Kutub wa Wizaratu Tsaqafiyah. 

Dzahabi (al), Muhammad bin Ahmad bin ‘Utsman. t.t.  Siyar A’lam al-Nubala. Beirut: 

Muassasah al-Risalah. 

Dzahabi (al), Syamsuddin Muhammad bin Ahmad. 1985. Siyar A'lam an-Nubala. Beirut: Dar 

al-Kutub Al-'Ilmiyyah.    

Khalaf, Najm Abdurrahman. 1985. Mawarid al-Baihaqi fi Kitabihi: al-Sunan al-Kubro ma’a 

dirasah naqdiyyah li manhajihi fiha. Madinah: Al-Jami’ah al-Islamiyyah al-Madinah al-

Munawarah. 

Mizzi (al), Jamaluddin Abu al-Hajjaj Yusuf. 1992. Tahdhib al-Kamal fi Asma' al-Rijal. Beirut, 

Muassasah Ar-Risalah. 

Qal’azi, Abdul Mu’thi Amin. 1989. Muqaddimah Muhaqqiq as-Sunan as-Sughra. Karachi: 

Jami’ah ad-Dirasat al-Islamiyah. 

Sulaiman, Ahmad Yusuf. 2005. Abu Bakar al-Baihaqi wa Juhuduhu fi Khidmatil hadits an-

Nabawi. Kairo: Dar al-Hidayah. 

Syami (al), Sholih Ahmad. 2010. Zawaid al-Sunan al-Kubro, Zawaid al-Sunan al-Kubro. 

Beirut: al-Maktab al-Islami. 

Zuhaili , Wahbah. t.t.  al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr. 

 

Software: Ruwat at-Tahdzibayn, Maktabah Syamilah 


