Hadis sebagai Instrumen Apologetika Mazhab: Studi Analitis Kitab al-

Sunan al-Kubro dan al-Sunan al-Sughra Karya Imam al-Baihaqi

Abstrak: Laporan ini menyajikan analisis mendalam terhadap dua karya monumental Imam
al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro dan al-Sunan al-Sughra. Penelitian ini bertujuan untuk
membedah kedua kitab tersebut tidak hanya sebagai kompilasi hadis, tetapi sebagai sebuah
proyek yurisprudensi dan apologetika yang canggih, yang lahir dari konteks historis yang
spesifik. Laporan ini mengkaji latar belakang penulisan kitab yang berakar pada persekusi
politik dan intelektual terhadap madzhab Syafi'i-Asy'ari pada abad ke-5 H. Metodologi Imam
al-Baihaqi yang komprehensif dalam kritik sanad dan analisis matan diuraikan secara rinci,
menunjukkan bagaimana ia mensintesiskan ilmu hadis dan fikih untuk membangun
argumentasi yang kokoh. Fungsi utama al-Sunan al-Kubro sebagai hujjah (bukti ilmiah) untuk
membela madzhab Syafi'i dianalisis melalui studi kasus perdebatan fikih mengenai kewajiban
membaca surat al-Fatihah bagi makmum. Hasil analisis menunjukkan bahwasannya al-Sunan
al-Kubro adalah karya apologetik yang menggunakan perangkat kritik hadis untuk
meneguhkan legitimasi madzhab Syafi'i, sementara al-Sunan al-Sughra berfungsi sebagai
manual praktis yang telah terfilter bagi para ahli fikih. Laporan ini menyimpulkan bahwa
warisan Imam al-Baihaqi terletak pada kemampuannya mentransformasikan kodifikasi hadis
menjadi sebuah instrumen pembelaan intelektual yang sistematis dan berlandaskan dalil.

Kata Kunci: Hadis, al-Baihaqi, Sunan, Syafi’i

Abstract: This report presents an in-depth analysis of two monumental works by Imam al-
Baihaqi: al-Sunan al-Kubro and al-Sunan al-Sughra. This study aims to dissect both books not
merely as hadith compilations, but as a sophisticated project of jurisprudence and apologetics
born from a specific historical context. This report investigates the background of their
composition, which is rooted in the political and intellectual persecution against the Shafi'i-
Ash'ari school in the 5th century AH. Imam al-Baihaqi's comprehensive methodology in sanad
(chain of narrators) criticism and matan (textual) analysis is elaborated in detail, demonstrating
how he synthesized the science of hadith and figh (jurisprudence) to construct robust
arguments. The primary function of al-Sunan al-Kubro as hujjah (scholarly evidence) to defend
the Shafi'i school is analyzed through a case study of the jurisprudential debate regarding the
obligation of reciting Surah al-Fatihah for the makmum (congregant). The analysis indicates
that al-Sunan al-Kubro 1s an apologetic work utilizing the tools of hadith criticism to affirm
the legitimacy of the Shafi'i school, while al-Sunan al-Sughra serves as a filtered, practical
manual for jurists. This report concludes that Imam al-Baihaqi's legacy lies in his ability to
transform hadith codification into a systematic and evidence-based instrument of intellectual
defense.

Keywords: Hadith, al-Baihagqi, Sunan, Shafi’i

1. Pendahuluan

a. Latar Belakang



Dalam hierarki hukum Islam, hadis menempati posisi fundamental tepat di bawah Al-
Qur'an. Cakupannya sangat luas, merekam segala aspek kehidupan Rasulullah SAW, mulai
dari lisan, perilaku, ketetapan, hingga karakteristik beliau. Kehadiran hadis tidak hanya sebagai
sumber hukum mandiri, tetapi juga instrumen vital untuk merinci dan menafsirkan (bayan)
ayat-ayat Al-Qur'an. Dokumentasi kitab-kitab hadis yang kita kaji saat ini adalah hasil dari
proses transmisi sejarah yang sangat panjang dan berliku.

Pada masa-masa formatif, dokumentasi hadis tidaklah se-masif Al-Qur'an yang langsung
diabadikan dalam berbagai media tulis. Media penyimpanan utama hadis kala itu adalah 'dada’
para sahabat. Situasi ini tercipta akibat kekhawatiran Nabi akan terjadinya percampuran
(iltibas) antara ayat suci dan sabda beliau, sehingga pelarangan tulis-menulis sempat
diberlakukan sebelum akhirnya dicabut ketika perbedaan keduanya sudah jelas.

Sepeninggal Nabi, warisan intelektual ini masih tersimpan secara privat di tangan para
sahabat dan belum mengalami kodifikasi formal. Wacana untuk menghimpun hadis secara
nasional sebenarnya sempat terlintas di benak Umar bin Khattab, namun gagasan tersebut tidak
sempat terealisasi. Praktis, hingga berlalunya satu abad pertama Hijriah, hadis belum
dibukukan secara resmi di bawah otoritas khalifah.

Titik balik terjadi pada abad kedua tepatnya pada masa kepemimpinan Khalifah Umar
bin Abdul Aziz. Didorong oleh kekhawatiran akan wafatnya para penghafal hadis, sang
khalifah menginstruksikan dimulainya proyek kodifikasi (pembukuan) hadis secara resmi.
Gerakan ini menghasilkan karya-karya monumental perdana dengan berbagai corak, seperti al-
Muwatta’, Musnad al-Syafi’i, dan Mushannaf Abdurrazzagq.

Memasuki abad ketiga dan keempat, gerakan kodifikasi hadis mencapai puncaknya
dengan lahirnya kitab-kitab paling otoritatif seperti Shahih Bukhari dan Shahih Muslim, serta
berbagai kitab Sunan dan Musnad. Ulama-ulama besar seperti al-Thabrani dan al-Daruquthni
turut memperkaya literatur hadis dengan karya-karya mereka.

Memasuki abad kelima, tradisi kodifikasi hadis semakin kaya dengan variasi pendekatan.
Salah satu figur sentral di era ini adalah Imam al-Baihaqi yang melahirkan magnum opus
berjudul al-Sunan al-Kubro dan ringkasannya, al-Sunan al-Sughra. Sesuai dengan
nomenklaturnya, karya ini disusun dengan metode 'Sunan'—yakni penyusunan berdasarkan
bab-bab hukum Islam (fikih). Karakteristik utama yang membedakan kitab Sunan dengan jenis
lainnya adalah eksklusivitas isinya; ia hanya memuat hadis-hadis yang disandarkan kepada
Rasulullah (marfu”) dan tidak mencampuradukkannya dengan perkataan sahabat (mauquf)
ataupun tabi'in (magqthu’).

Melihat fakta bahwa telah banyak kitab Sunan yang ditulis oleh ulama-ulama
sebelumnya, muncul sebuah pertanyaan: Apa yang membuat al-Sunan al-Kubro dan al-Sunan
al-Sughra karya al-Baihaqi ini begitu istimewa? Artikel ini insyaAllah akan mengulas lebih
lanjut tentang keistimewaan kedua kitab tersebut.

b. Profil Singkat Imam Baihaqi

Abu Bakar Ahmad bin al-Husain bin Ali bin Musa al-Baihaqi al-Khosrujardi merupakan
ulama yang dinisbahkan kepada distrik Baihaq di wilayah Naisabur. Daerah ini merupakan
kawasan padat penduduk yang menjadi lumbung lahirnya para ulama, ahli fikih, dan sastrawan
lintas generasi. Menariknya, iklim intelektual tersebut berkembang di tengah masyarakat yang
mayoritasnya menganut paham Syiah Rafidhah.

Beliau bergelar al-Imam al-‘Alamah al-Hafiz al-Jalil al-Ushuli al-Kabir, ash-Shalih al-
‘Abid, az-Zahid, syaikhu-Syafiiyyah (gurunya ulama-ulama madzhab syafi’i) pada zamannya,
bernama Abu Bakar Ahmad bin al-Husein bin ‘Ali bin Abdullah bin Musa an-Naisaburi al-

! Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, A/-Sunan al-Kubro. Berbagai edisi, termasuk yang ditahqiq oleh Muhammad
Abdul Qadir Atha. (Beirut: Dar al-Kutub al-Timiyyah, 1424 H), Jilid 1, hlm. 9



Khasrujardi al-Baihaqi.? Beliau di lahirkan pada bulan Sya’ban tahun 384 H di desa
Khasrujardi termasuk daerah Baihaq Naisabur.? Beliau tumbuh besar di kota Baihaq dan mulai
menuntut ilmu hadis akhir pada tahun 399 H atau tepatnya pada saat beliau berusia 15 tahun.*

Imam al-Baihaqi dikenal sebagai figur yang gigih dalam melakukan rihlah ilmiyah dari
satu negeri ke negeri lain, meliputi kawasan Khurasan, Irak, dan Hijaz. Sebagaimana dituturkan
oleh Imam al-Dzahabi, perjalanan ini dimulai sejak beliau berumur 15 tahun dengan berguru
kepada Abu al-Hasan Muhammad bin al-Husein al-Alawi. Rute intelektualnya terus
berkembang ke Baghdad, Kufah, dan Mekkah, di mana beliau mendedikasikan waktu
bertahun-tahun untuk mengumpulkan hadis serta atsar sahabat, lengkap dengan penjelasan
rinci mengenai rangkaian sanadnya.’

Dalam karyanya, Ma rifat al-Sunan wa al-Atsar, Imam al-Baihaqi merefleksikan
pendekatan akademis yang ia tempuh. la menuturkan bahwa sejak awal ekspedisi
intelektualnya, fokus utamanya bukan hanya mencatat hadis dan menghimpun atsar sahabat
melalui metode pendengaran langsung (sima’ah). Lebih jauh, ia mendalami biografi dan
kualitas para perawi (rijal al-hadis). Berbekal pengetahuan tersebut, ia melakukan ijtihad untuk
menyeleksi dan mengklasifikasikan riwayat secara ketat, memisahkan antara yang sahih dan
dhaif, membedakan yang marfu’ dari mauquf, serta mengidentifikasi mana yang bersambung
(maushul) dan mana yang terputus (mursal). ©

Dalam perjalanan studinya, Al-Baihaqi berguru kepada puluhan tokoh populer, di mana
catatan sejarah menyebut angka minimal 41 ulama. Mayoritas mentor beliau ini merupakan
penganut setia mazhab Syafi’i. Beberapa figur kunci yang sangat memengaruhi pemikirannya
antara lain Al-Hakim al-Naisaburi (w. 405 H), sosok di balik kitab monumental a/-Mustadrak
‘ala al-Shahihain, dan Abu ‘Abdurrahman al-Sullami (w. 412 H) yang dikenal dengan kitab
Thabagat al-Shufiyyah-nya. Al-Baihaqi juga memiliki keterikatan kuat dengan Abdullah ibn
Yusuf al-Ashfahani, seorang ulama yang menggabungkan kedalaman tasawuf dan integritas
hadis (zsigah), terbukti dari banyaknya riwayat yang beliau ambil darinya.

Khazanah intelektual yang diwariskan Imam al-Baihaqi sangatlah luas, melintasi batas
disiplin ilmu fikih maupun hadis. Dalam aspek yurisprudensi, Al-Dzahabi mencatat peran vital
beliau sebagai pionir yang secara sistematis menghimpun dalil-dalil (nash) pendukung mazhab
Syafi'i’, sebuah bukti keteguhan afiliasi fikihnya. Namun, di panggung sejarah, persona beliau
jauh lebih menjulang sebagai seorang pakar hadis (muhaddits). Dominasi ini terkonfirmasi
melalui deretan karya monumentalnya, antara lain Ahkam al-Quran, Al-Asma’ wa al-Shifat,
Al-Adab, , Itsbat Adzab al-Qobr, Itsbat al-Ru’ya, Al-Arba’un al-Kubro, , serta pembelaannya
terhadap mazhab dalam Bayanu Khata’i man Akhtho’a ala al-Syafi’l. Karya penting lainnya
meliputi al-Jami’ al-Mushonnaf fi Syu’ab al-Iman, Dalail al-Nubuwwah, hingga dua kitab
sunannya yang masyhur, al-Sunan al-Shughro dan al-Sunan al-Kubro.

Kedalaman wawasan yang berpadu dengan banyaknya karya tulis menempatkan Imam
al-Baihaqi di posisi terhormat di mata para kritikus hadis dan fikih. Al-Dzahabi memberikan
komentar yang sangat ilustratif mengenai level keilmuan beliau. Menurutnya, Al-Baihaqi
sangat mampu jika ingin berijtihad secara mandiri—bahkan mendirikan madzhab baru. Klaim
ini bukan tanpa alasan, melainkan merujuk pada luasnya cakrawala pengetahuan beliau dalam

2 Jamaluddin Abul Mahasin Yusuf Taghri Bardi, an-Najumu az-Zahirah fi Muluki Misra wal Qahirah, Dar Al
Kutub wa Wizaratu Tsaqafiyah, Mesir, tt, Juz 5, him 87.

3 Muhammad Dhiyaur Rahman al-A’dzami, a/ Madkhal ila Sunanil Kubra, (Dar khulafa lil Kitab al- Islami,
Kuwait, 2007), cet. 1 him. 13

4 Ibid

5 al-Dzahabi, Siyar A’lam al-Nubala, (Muassasah al-Risalah, Beirut, tt), juz 11, him. 184

% Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, Ma rifat al-Sunan wa al-Atsar, (Damaskus: Dar Qutaibah, 1999), him. 212

7 Muhammad Dhiyaur Rahman al-A’dzami, at-Tahqiq al Madkhal ila Sunanil Kubra, (Dar khulafa lil Kitab al-
Islami, Kuwait, 2007) hlm. 15



membedah berbagai varian perbedaan pendapat (ikAtilaf) yang ada.® Beliau wafat pada hari
sabtu 10 Jumadi al-ula pada tahun 458 H dan dikebumikan di Naisabur, sebagaimana
diceritakan oleh Abu al-Hasan al-Farisi.’ Bertepatan dengan tahun 1066 M.

c. Latar Belakang Penulisan Kitab

Mengetahui alasan pasti mengapa Imam al-Baihaqi menulis kedua kitab besarnya,
terutama al-Sunan al-Kubro, memang tidak mudah karena beliau tidak menuliskannya secara
langsung. Namun, kita bisa memahaminya dengan melihat kondisi zaman di mana beliau
hidup. Pada masa itu, kekuasaan Dinasti Abbasiyah sedang goyah dan kacau. Stabilitas politik
runtuh, banyak wilayah memisahkan diri, dan masyarakat hidup dalam ketakutan. Kondisi ini
diperparah oleh perpecahan di antara umat Islam sendiri, baik karena politik, pemikiran,
maupun mazhab fikih. Kelompok-kelompok seperti Ahlussunnah, Syi'ah, dan Mu'tazilah
saling serang dan menyalahkan, bahkan para ulama pun ikut terlibat dalam konflik yang
memecah belah persaudaraan. '

Puncak dari friksi ini meletus pada tahun 445 H saat Tughril Beg dari Dinasti Seljuk
memegang tampuk kepemimpinan. Latar belakang Tughril Beg sebagai penganut Hanafi
membuatnya bersikap lunak terhadap kelompok Mu’tazilah. Dinamika ini diperparah oleh
peran perdana menterinya, Al-Kunduri. Figur ini disebut-sebut membawa pengaruh yang
cukup ekstrem karena disinyalir menganut ajaran Mu’tazilah sekaligus Rafidhah.

Ketika perdana menteri al-Kunduri yang berkuasa sangat tidak menyukai kelompok
Asy'ariyah-Syafi'iyah, yaitu mazhab yang dianut oleh Imam al-Baihaqi. Al-Kunduri dan para
pengikutnya memanfaatkan kekuasaan mereka untuk menindas para ulama Syafi'i. Mereka
mencaci maki para tokoh panutan mazhab Syafi'i di mimbar-mimbar umum, melarang ajaran
mereka, memenjarakan para ulamanya, dan memecat mereka dari jabatan-jabatan penting.
Imam al-Baihaqi bersama ulama lainnya mencoba memprotes kebijakan ini melalui surat,
namun tidak ditanggapi. Akhirnya, karena merasa terpojok, banyak ulama Syafi'i, termasuk
Imam al-Baihaqi, yang memilih untuk meninggalkan kota mereka.'!

D1 tengah masa krisis dan penindasan inilah Imam Baihaqi menulis al-Sunan al-Kubro.
Kitab ini menjadi proyek monumentalnya untuk membela mazhab Syafi'i yang sedang
didiskriminasi dan difitnah. Beliau menggunakan keahliannya yang luar biasa dalam ilmu hadis
untuk menunjukkan bahwa ajaran dan hukum-hukum dalam fikih Syafi'i memiliki landasan
yang kuat dari hadis-hadis Nabi Muhammad SAW. Pembelaan Imam al-Baihaqi terhadap
mazhab Syafi'i terbebas dari unsur fanatisme. Hal ini adalah konsekuensi logis dari ijtihad dan
penelitian mendalam yang beliau lakukan. Beliau meyakini bahwa konstruksi hukum dalam
mazhab Syafi'i adalah yang paling selaras dan mendekati kebenaran teks-teks Al-Qur'an serta
Sunnah Rasulullah.'?

Secara substansial, al-Sunan al-Kubro merepresentasikan sebuah karya apologetika
(pembelaan) yang disusun dengan standar ilmiah ketat. Melalui kitab ini, Imam al-Baihaqi
memberikan respons intelektual kepada para pengkritik mazhabnya. la hendak menegaskan
bahwa konstruksi fikih Syafi'i bukanlah opini tanpa dasar, melainkan bangunan hukum yang
berdiri kokoh di atas fondasi hadis-hadis Nabi. Dengan demikian, karya ini berfungsi sebagai
bantahan telak terhadap segala tuduhan miring, sekaligus memvalidasi bahwa setiap ijtihad
Imam Syafi'i memiliki sandaran dalil yang sahih dan dapat dipertanggungjawabkan.

8 al-Dzahabi, Siyar A ’lam al-Nubala’, (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1993), Jilid 18, hlm. 169.

 Abu al-Qasim Ali bin al-Husein bin Hibbatullah Ibnu Asakir, Tabyiinu Kadzbi al-Muftara, (Dar al- Taufig,
Damaskus, 1928), hlm. 297

10 al-Baihaqi, al-Jami’ li Syu’ab al-Iman, (Ed. Abdul Ali Abdul Hamid), (Bombai: al-Dar al-Salafiyah, 1986),
Jilid 1, hlm. 19

1 Ibid, hlm. 20-21.

12 al-Baihaqi, al-Jami’ li Syu’ab al-Iman..., hlm. 31-32.



d. Metodologi Penulisan

Adapun manhaj imam al-Baihaqi didalam menulis kitab-kitab hadis tertulis jelas dalam
kitabnya Dalailu an-Nubuwwabh lil al-Baihagqi, secara ringkas dapat disimpulkan bahwa imam
al-Baihaqi mencukupkan dengan hadis shahih dan hal istid/al (mengambil dalil) dan istimbath
(member kesimpulan hukum), tidaklah beliau menuliskan hadis dhaif melainkan hanya untuk
menguatkan hadis shahih.!?

1) As-Sunan al-Kubro

Al-Sunan al-Kubro menempati posisi strategis sebagai karya ensiklopedis yang disusun
dengan sistematika fartib al-fighi. Struktur penulisannya secara sadar mengadopsi pola kitab
Mukhtashor milik Imam al-Muzani (murid senior Imam Syafi'i). Keunikan kitab ini terletak
pada keseimbangan muatannya; meskipun bergenre 'Sunan', Imam al-Baihaqi berhasil
memadukan riwayat hadis dan diskursus fikih secara proporsional. Hal inilah yang
menjadikannya referensi otoritatif untuk menelusuri landasan dalil dalam mazhab Syafi'i.
Karena sering mengumpulkan berbagai dalil lalu memilih yang terkuat (zarjih), kitab ini juga
bisa dianggap sebagai kitab fikih muqgoron (fikih perbandingan).'*

Kitab As-Sunan al-Kubra juga merupakan salah satu kitab hadis paling istimewa,
sehingga banyak dikaji oleh ulama-ulama besar setelahnya seperti Ibnu Sholah, Imam adz-
Dzahabi, dan Ibnu Taimiyah. Proses penulisannya sendiri memakan waktu yang sangat lama,
yaitu selama 27 tahun, mulai ditulis pada tahun 405 H hingga tahun 432 H.

Berikut adalah karakteristik dan metode unik Imam al-Baihaqi dalam menyusun kitab
ini:

a) Sumber dan Periwayatan

Untuk menghimpun puluhan ribu materi hadis, Imam al-Baihaqi menerapkan standar
pencarian data yang ketat. Sumber-sumber riwayatnya didapat baik melalui tatap muka
langsung (falaqqi bi al-sima’) maupun rujukan pada kitab-kitab induk (mushonnaf).
Validitas rujukan tertulis ini pun sangat dijaga; sebagian besar beliau terima lewat jalur
pendengaran (sima’) dari pemegang otoritas kitab, sementara sebagian lainnya diperoleh
lewat jalur ijazah, mukatabah, dan wijadah. Kombinasi metode ini menghasilkan himpunan
data raksasa dengan total lebih dari 30.000 jalur sanad.'®

b) Struktur dan Sistematika Kitab

1) Pendahuluan Terpisah: Kitab ini memiliki pendahuluan (mugaddimah) yang sangat
mendalam, bahkan ditulis dalam sebuah kitab tersendiri yang berjudul Al-Madkhal
ila As-Sunan al-Kubra. Kitab ini disusun secara terpisah, setelah dituliskan hadis-
hadis nabi disertakan pula atsar-atsar para sahabat secara tertib. Hal ini sebagaimana
pernah di lakukan oleh al-Muzanni (murid imam syafi’i).

2) Berbasis Fikih Syafi'i: Penyusunannya tidak seperti kitab hadis biasa, melainkan
mengikuti sistematika bab-bab fikih dalam mazhab Syafi'i, membuatnya sangat
relevan untuk kajian hukum Islam.

13 Muhammad Dhiyaur Rahman al-A’dzami, a/ Madkhal ila Sunanil Kubra, (Dar khulafa lil Kitab al- Islami,
Kuwait, 2007), cet. 1 him. 18

14 Sholih Ahmad al-Syami, Zawaid al-Sunan al-Kubro, Zawaid al-Sunan al-Kubro, (Beirut: al-Maktab al-Islami,
2010) Jilid 1, him. 11-12

15 Najm Abdurrahman Khalaf, Mawarid al-Baihaqi fi Kitabihi: al-Sunan al-Kubro ma’a dirasah naqdiyyah li
manhajihi fiha, (Al-Jami’ah al-Islamiyyah al-Madinah al-Munawarah, 1985), hlm. 2.



3) Keterkaitan Antar Bab: Bab-bab di dalamnya disusun secara logis, di mana
pembahasan dalam satu bab seringkali memiliki kaitan atau menjadi pengantar untuk
bab berikutnya.

4) Setiap bab disertakan defenisi singkat, misalnya:

) e 4 g A5 43 4 el 1S ISy 53l 5 of e il iy

5) Pengulangan Hadis: Seperti metode Imam al-Bukhari, Imam al-Baihaqi terkadang
mengulang hadis di bab yang berbeda. Tujuannya adalah sebagai penguat atau untuk
menunjukkan aspek hukum yang berbeda dari hadis yang sama.

¢) Metode dalam Sanad dan Perawi (Rawi)

1) Salah satu keunggulan komparatif karya ini adalah kekayaan variasi sanadnya. Bagi
Al-Baihaqi, multiplikasi jalur periwayatan berfungsi vital untuk menguatkan status
sebuah hadis. Dalam praktiknya, satu matan hadis sering kali ditopang oleh berbagai
jalur sanad yang disertai analisis mendalam. Al-Baihaqi kerap mengajak pembaca
masuk ke dalam ruang debat ilmiah mengenai kondisi perawi maupun
persambungan sanadnya. Dari segi format penulisan, beliau menerapkan
fleksibilitas; sanad tidak melulu ditempatkan di muka (sebelum matan), terkadang ia
diletakkan di bagian akhir. Bahkan, dalam kasus tertentu, rangkaian sanad tersebut
disebar di awal dan di akhir matan. Ketelitian ini juga terlihat saat beliau menghadapi
hadis-hadis yang kontradiktif, di mana beliau akan melakukan farjih untuk
menentukan mana yang lebih kuat.

2) Menjelaskan Perawi Mubham: Beliau memberikan perhatian khusus pada perawi
yang mubham (tidak disebutkan namanya secara jelas). Jika ada sanad yang hanya
menyebut "dari ayah seseorang" atau "dari saudara si fulan", Imam al-Baihaqi akan
berusaha mengidentifikasi dan menyebutkan nama asli perawi tersebut. Misalnya:

Glenall e cpaaalclla: JB S5 e o) ge 4dl e axall Ll o alle ™ e 48 1ol S5 4]
16 2eall ol o db e Al s JW 13 Qs AT e

3) Menjelaskan Kondisi Riwayat: Beliau sering mengklarifikasi kondisi riwayat dari
seorang perawi. Misalnya, beliau akan menunjukkan jika seorang perawi terkadang
meriwayatkan hadis secara muttasil (bersambung sanadnya) namun di jalur lain
meriwayatkannya secara ingitha’ (terputus). Beliau juga membedakan apakah
riwayat itu mauquf (hanya sampai sahabat) atau marfi.’ (sampai kepada Nabi £). 17

4) Menjelaskan Kondisi Perawi (4hwal ar-Ruwah): Dalam kitab ini disebutkan
tambahan rawi bila didapati ada tambahan. Beliau juga tidak segan memberikan
catatan tentang kondisi para perawi (ahwal ar-ruwah), seperti jika ada yang
hafalannya dinilai idhtirab (goncang), syak (ragu-ragu), atau memiliki kelemahan
lainnya.'® Al-Baihagi memberikan catatan kritis akan probabilitas kesalahan yang
mungkin dilakukan oleh perawi berstatus shodug. “Kejujuran tidak menutup celah
terjadinya kekhilafan, entah itu karena salah dengar, melemahnya hafalan, atau
kekeliruan dalam penulisan. Akibatnya, seorang perawi jujur bisa saja meriwayatkan
hadis syadz secara tidak sadar. Di sinilah letak fungsi vital para penjaga Sunnah—
yakni ulama yang diberi kemampuan oleh Allah—untuk mendeteksi
ketidaksengajaan tersebut demi memurnikan riwayat Nabi.”?

16 Ahmad Yusuf Sulaiman, 4bu Bakar al-Baihaqi wa Juhuduhu fi Khidmatil hadits an-Nabawi, (Dar al-Hidayah,
Kairo, 2005) hlm. 257

17 Ibid, hlm. 256.

18 Ibid, hlm. 257

19 Abu Bakar Ahmad al-Baihaqi, Ma ‘rifat al-Sunan wa al-Atsar, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2001), hlm. 82



5) Membandingkan Riwayat: Seperti Imam al-Nasa'i, beliau sering menyandingkan
riwayat yang mursal (sanadnya terputus di generasi tabi'in) dengan riwayat lain yang
muttasil (sanadnya bersambung). Poin kuncinya adalah keberadaan jalur alternatif.
Al-Baihaqi mengindikasikan bahwa riwayat yang teridentifikasi mursal di satu sisi,
ternyata terkonfirmasi memiliki rangkaian sanad yang muttasil jika ditinjau dari jalur
yang berbeda.

d) Metode dalam Matan (Teks Hadis)

1) Matan yang panjang dan rinci: Dalam penyusunan kitab ini, Al-Baihaqi menerapkan
metodologi pemaparan matan yang komprehensif. Beliau kerap menampilkan hadis
dalam format muthawwal—yakni versi lengkap tanpa diringkas. Hal ini dilakukan
bukan tanpa alasan; tujuannya adalah untuk menangkap seluruh implikasi hukum
yang terkandung di dalamnya. Bahkan, hadis yang redaksinya pendek sering kali
disajikan dalam rangkaian konteks yang lebih luas jika dinilai memiliki urgensi
fikih.?° Perhatian beliau juga tertuju pada upaya mengurai (men-syarah) hadis-hadis
mujmal agar tidak menimbulkan kesalahpahaman.?!

2) Menyertakan Konteks Sejarah (7arikh): Imam al-Baihaqi sering menyertakan
informasi sejarah (farikh) terkait hadis. Ini sangat penting untuk mengetahui antara
hadis yang nasikh dan mana hadis yang mansukh serta ikhtilaful hadis yang
memungkinkan dilakukan al jam 'u atau at-tarjih.**

3) Menjelaskan Asbabul Wurud: Dengan mengetahui asbabul wurud, akan diketahui
apakah hadis tersebut hanya untuk satu kejadian atau berlaku umum. Misalnya dalam
riwayat al-Baihaqi hadis dari ‘Atha’ bin Yassar dari Abi Waqid, ia berkata :

i 8 A o Aagll) (e gl Loy 2 1 L5 (8

“ Apa-apa yang terpotong dari binatang ternak, sementara ia masih hidup potongan
itu disebut bangkai “ dalam hadis ini tidak disebutkan bagian yang mana yang
disebut bangkai, apakah kukunya, bulunya sementara keduanya tidak bisa
dimanfaatkan?.

Dalam teks hadis yang lengkap riwayat al-Baihaqi dengan sanadnya dari ‘Atha’ bin
Yassar dari Abi Wagqid al-Laitsi ia berkata :

A (a5 Aangdl) e adad ey 128 5 U8 ) (e oY) G sadalis oY) Al (ind a5 Aiaal) 2 (A a8
(A 348

“Nabi Saw tiba di Madinah, dan (saat itu) orang-orang suka (memakan) punuk unta
dan memotong ekor domba. Maka Nabi Saw bersabda: 'Apa saja yang dipotong dari
hewan ternak saat ia masih hidup, maka (potongan) itu adalah bangkai.”

Dalam hadis ini jelas terlihat sebab potongan hewan ternak itu disebut bangkai adalah
karena dalam proses pemotongannya terdapat unsur penyiksaan terhadap hewan tersebut. Oleh
karena itu Nabi melarang untuk memakannya.?’

Secara historiografis, literatur hadis yang lahir pada era Al-Baihaqi merepresentasikan
fase penyempurnaan (tahdhib) dari warisan intelektual sebelumnya. Terdapat dikotomi tren
yang jelas: generasi mutaqaddimin cenderung memprioritaskan pengumpulan jalur-jalur
periwayatan yang masyhur, sementara generasi muta'akhkhirin mulai beralih mengeksplorasi

20 Bisa dilihat cara imam Baihaqi dalam memberikan penjelasan tentang urusan wajib mengusap kepala (rambut)
untuk orang yang memakai Imamah. Lihat juga dalam, a/-Sunan al-Kubro, ..., Juz 1, him. 101.

2 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihagi ... hlm. 262.

22 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihagi ... hlm. 264

23 Ahmad Yusuf Sulaiman, Abu Bakar al-Baihagi ... hlm. 264



riwayat-riwayat gharib (asing/langka). Dalam lanskap inilah ulama di zaman Al-Baihaqi
mengambil peran strategis sebagai kritikus utama yang melakukan farjih (seleksi dan
penguatan) atas potensi kontradiksi di antara kedua arus tersebut.

Mengingat fase kodifikasi dasar dianggap telah paripurna dengan tersebarnya kitab-kitab
induk, fokus keilmuan pun bergeser dari sekadar periwayatan menuju studi kritik yang intensif.
Fleksibilitas metodologis ini juga tercermin dalam kitab Sunan karya Al-Baihaqi. Meskipun
secara nomenklatur kitab ini bergenre hukum (fikih), kontennya bersifat inklusif; beliau turut
memasukkan diskursus non-yuridis seperti khushusiyyat an-Nabi (kekhususan Nabi), etika
sosial (silaturahim), serta prinsip amar makruf nahi mungkar.

Dalam penyusunan kitabnya, Al-Baihaqi memegang teguh kriteria otentisitas
sebagaimana lazimnya para penulis kitab Sunan. Prioritas mutlak diberikan kepada hadis sahih
sebagai landasan hukum. Beliau sendiri mengungkapkan bahwa kebiasaan ilmiahnya dalam
membahas masalah pokok (ushul) maupun cabang (furu ') adalah berpegang pada riwayat yang
kuat. Ia menghindari penggunaan hadis dhaif secara serampangan tanpa penjelasan.
Konsekuensinya, setiap kali beliau mencantumkan riwayat yang bermasalah atau tidak sahih,
beliau pasti menyertakan penjelasan statusnya agar pembaca dapat membedakan mana emas
dan mana yang bukan.?*

2) As-Sunan As-Sughra

Kitab 4s-Sunan as-Sughra ditulis sebagai versi ringkas dari karya Imam al-Baihaqi yang
lebih besar, yaitu As-Sunan al-Kubra. Latar belakang penyusunannya adalah karena di dalam
Al-Kubra, berbagai jenis riwayat—seperti hadis shahih, hasan, dhaif, mauquf, marfu', hingga
mursal—masih tercampur menjadi satu dengan perkataan para sahabat dan tabi'in. Karena itu,
Imam al-Baihaqi merasa perlu untuk menyusun sebuah kitab yang lebih ringkas dan terfilter,
yang isinya difokuskan secara khusus hanya pada hadis-hadis shahih saja. Maka, lahirlah As-
Sunan as-Sughra untuk memenuhi kebutuhan tersebut. °

Ibnu Jauzi berkata:

s Sle s sall (e lade 535l sl Giw e Cualal daiay X 5 Cagaall 5 Gl 5 asaall L (5205l Clal
5 e Lo Jee U Wl gadla (B 50 Y O el a5l 5 e @ geimsa ol Clmn DU (g aall i) el da
Al Jie s ppuall b gl 5 aly Al 5,8 g8 JA el s bl 15 s o i)

“ Hadis-hadis (dalam kitab) At-Tirmidzi di dalamnya terdapat (hadis) Shahih, Hasan,
dan Dhaif. Begitu pula, ada beberapa hadis dari Sunan Abu Dawud yang dianggap sebagai
hadis Maudhu' (palsu), yaitu sebanyak sembilan hadis. Adapun (kitab) As-Sunan as-Sughra
(karya Al-Baihagqi), tidak ada hadis Dhaif atau Maudhu' di dalamnya. (Imam) At-Tirmidzi
berkomitmen untuk tidak mencantumkan hadis di dalam kitab Jami'-nya kecuali hadis tersebut
telah diamalkan oleh seorang ahli fikih atau dijadikan hujah (dalil) oleh seorang ulama. Ini
adalah syarat yang longgar yang menyebabkan masuknya banyak (riwayat) yang dhaif.
Sedangkan Al-Baihaqi tidak meriwayatkan hadis semacam itu di dalam (kitabnya) As-
Sughra."°

Tabel Perbedaan antara Sunan Kubro dan Sughra

As-Sunan as-Sughra As-Sunan al-Kubro ‘

24 al-Baihaqi, Dalail al-Nubuwwah, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1988), him. 47

25 Abdul Mu’thi Amin Qal’azi, Mugaddimah Muhaqqiq as-Sunan as-Sughra, (Jami’ah ad-Dirasat al-Islamiyah,
Karachi, 1989), cet. 1, him. 78

26 Abdul Mu’thi Amin Qal’azi, Mugaddimah Muhagqqig..., hlm. 87.



Fokus pada riwayat-riwayat paling sahih
(asahh ma wujida)

Mencakup riwayat sahih, hasan, daif, serta
sahabat dan marasilu tabi’in

Menghindari pengulangan hadis

Sering mengulang hadis di berbagai bab
sesuai implikasi hukumnya

Hanya tertulis hadis yang paling shahih
untuk setiap bab.

Banyak tertulis hadis shahih, hasan juga
hadis dhaif

Sangat jarang terdapat kecacatan hadis yang
sering ditunjukkan dengan shighat tamridh,
yaitu perkataan : ealin) sy ol

Sebaagiannya banyak terdapat hadis dhaif

Banyak disebutkan kesaksian dari perkataan
imam syafi’i. Bahkan dimulai dan diakhiri
satu bab pembahasan dengan perkataan
imam syafi’i

Tidak disebutkan kesaksian dari perkataan
imam syafi’l kecuali hanya sedikit sekali.

Ada kalanya disebutkan catatan hukum figh

Tidak disebutkan catatan hukum figh

Dibuka dengan tiga bab fundamental: Niat,
Ihsan, dan Isti'anah

Langsung masuk ke bab-bab fikih (misalnya,
Kitab at-Thaharah) tanpa muqaddimah dan
kata pengantar

Mencukupkan setiap bab dengan 2 atau 3
hadis saja.

Banyak dituliskan hadis untuk setiap bab,
bahkan ada yang mencapai 10 hadis dan
banyak disebut pula atsar para sahabat

Memuat hadis dan komentar fikih (nukat
fighiyyah) yang tidak ada di al-Kubra

Komentar dan analisis 'i/lah yang sangat
mendalam dan luas.

Ditujukan untuk para fugaha, penuntut ilmu,
dan pengikut mazhab Syafi'i.

Ditujukan untuk para mujtahid dan peneliti
hadis tingkat lanjut.

2. Hadis-Hadis yang menjadi pembelaan Imam Baihaqi atas Madzhab Syafii

Sebagaimana salah satu sebab yang melatarbelakangi disusunnya kitab sunan kubra oleh
imam baihaqi yaitu menjadi sebuah pembelaan bagi madzhab syafi’i, dapat ditemukan dalam
beberapa hadis di dalam kitab sunan al-Kubra terdapat pembahasan khusus yang menjadi
argumen dari imam baihaqi sebagai perdebatan dengan madzhab lainnya seperti dengan
madzhab Hanafi.

Salah satu contoh kepiawaian Al-Baihaqi dalam menyematkan kritik ilmiah terlihat pada
penamaan bab: Man qola la yaqra'u khalfa al-imam ala al-ithlag (Pihak yang berpendapat
makmum tidak perlu membaca Fatihah secara mutlak).?” Melalui judul ini, secara implisit
beliau sedang merespons pandangan mazhab Hanafi yang meniadakan kewajiban membaca
Al-Fatihah bagi makmum. Padahal, posisi jumhur (mayoritas ulama) menempatkan Al-Fatihah
sebagai rukun salat. Mazhab Syafi'i bahkan memandangnya sebagai kewajiban mutlak tanpa
kecuali. Sementara itu, mazhab Maliki memiliki rincian khusus: ia wajib bagi selain makmum
dalam salat jahriyah (suara keras). Al-Baihaqi sengaja mengangkat judul ini untuk menguji
validitas pendapat Hanafi yang melarang bacaan tersebut secara total.”8

Mengenai kasus ini, Al-Baihaqi membantah argumen mazhab Hanafi dengan cara
membedah 17 hadis yang menjadi rujukan utama mereka. Kritik yang beliau bangun bersifat

27 Abu Bakar Ahmad al-Baihagqi, al-Sunan al-Kubro, ..., Jilid 2, hIm. 227.
28 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar al-Fikr, tt), jilid 2, hlm. 2



multidimensi, menyasar aspek kualitas sanad, pemaknaan konten, serta konstruksi dalilnya
(istidlal). Berikut adalah salah satu contoh riwayat yang sanadnya dinilai bermasalah oleh Al-
Baihaqi:

‘5.1\ @Muhd)}ﬂ\wuawbﬂ\uhu}suwdm u»hﬂ\y\uhka\;“am\mu;dmb};\
uc)44)5‘54‘uceh@‘wuﬂjfhuc@w@uwwd‘uh‘méﬂ‘qu&u@by&
LF‘—‘-‘]}@";‘\)-’B{C} « o;\)sdeuy\”\)sseu\dutsw» -eLUA_xha.u\‘:Jm dmdyjdudu)h

29«41.4]\\AAGA}B&LM\}\AA&\wj\u@.uw\dhujcug.ubwds}chy@uyeﬂu‘f\

Telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Abdullah al-Hafizh, telah
menceritakan kepada kami Abu al-'Abbas, yaitu Muhammad bin Ya'qub, telah menceritakan
kepada kami al-'Abbas bin Muhammad ad-Duri, telah menceritakan kepada kami Yahya bin
Abi Bukair dan Ishaq bin Mansur as-Saluli, keduanya berkata, telah menceritakan kepada
kami al-Hasan bin Shalih bin Hayy, dari Jabir dan Laits bin Abi Sulaim, dari Abu az-Zubair,
dari Jabir (bin Abdullah), ia berkata, Rasulullah % bersabda: “Barangsiapa yang memiliki
seorang imam (dalam shalat), maka bacaan imam adalah bacaan baginya.” (Komentar
Penulis/Al-Baihaqi): Jabir al-Ju'fi dan Laits bin Abi Sulaim, riwayat keduanya tidak bisa
dijadikan hujah. Dan setiap orang yang mengikuti keduanya dalam (meriwayatkan) hal ini,
(riwayatnya) lebih lemah dari keduanya, atau (lebih lemah) dari salah satu dari keduanya.
Dan riwayat yang mahfuzh (vang lebih kuat dan terpelihara) adalah dari Jabir dalam bab ini.

Kutipan ini membuktikan fokus kritik Al-Baihaqi terhadap validitas sanad mazhab
Hanafi. Bagi beliau, adanya hadis penguat tidak serta-merta menutupi cacat yang ada pada
sanad utama tersebut. Analisis beliau bersifat komprehensif; tidak hanya berhenti pada kritik
jalur periwayatan, tetapi berlanjut pada dekonstruksi pemahaman teks. Hal ini beliau tunjukkan
saat mengoreksi cara pandang mazhab Hanafi terhadap hadis berikut:

(m\f\wmuhéﬂ\ﬂéwﬁy\uﬁ\@u)@\m\y\uﬁ\u‘_‘u\m‘_gfuuckﬁ“s\,
u\ﬂ\eu@\ﬁgus)@mw d}ﬂmmwfu@um\umswmj Hu@\ucdluuhdmﬂ\
U"‘“J-“;J(-‘)‘“U-'g_r‘é-'w_)mj{u} tﬁf‘).\cﬂ}sua_);\aucc_\mas\yz\& e\-ﬂy“'bjy\d-\-ﬂ-’ah
J}JJ@}\A&MU}&:U\MMJ{O}Mcﬁ;Y\w)Léc&\})dmymd\qjdhuca\sa.;aj\
)@.H\‘_g\‘)s.ahs JU}BUQ}N\M}L;}Jmc)@Aayuujdac\ﬂhm_)wweu‘ﬂuhmbﬂ\
U}S.\U\MJJS} uhﬁ\m\mu.u);Y\ @}‘o)}u}u\_xﬁ\ ‘\Aqlsqu.de\ u.uas)l\@eLAY\k_d;)md\j

30.2 5000 Gl Cdda

Dan riwayat yang mahfuzh (versi yang lebih kuat dan terpelihara) dari Jabir dalam bab
ini adalah apa yang telah dikabarkan kepada kami oleh Abu Ahmad al-Mihrajani, telah
mengabarkan kepada kami Abu Bakar bin Ja'far al-Muzakki, telah menceritakan kepada kami
Muhammad bin Ibrahim al-'Abdi, telah menceritakan kepada kami Malik, dari Abi Nu'aim,
yaitu Wahb bin Kaisan, bahwa ia mendengar Jabir Ibn ‘Abdullah berkata: “Barangsiapa yang
shalat satu rokaat tanpa membaca Ummul Quran (Al-Fatihah) di dalamnya, maka ia belumlah
shalat, kecuali (apabila ia shalat) dibelakang imam.”

Inilah riwayat yang shahih dari Jabir, yang merupakan perkataannya sendiri (mauquf)
dan bukan marfu’ (tidak disandarkan kepada Nabi ).

(Komentar {<}): Sungguh, riwayat ini telah di-marfu'-kan (dianggap sebagai sabda
Nabi) oleh Yahya bin Salam dan perawi-perawi dhu'afa’ (lemah) lainnya dari jalur Imam
Malik. Dan yang demikian itu adalah riwayat yang tidak halal untuk diriwayatkan sebagai
hujah.

(Komentar {G3}): Tampaknya mazhab (pendapat) Jabir dalam masalah ini adalah tidak
membaca (Al-Fatihah) di belakang imam pada shalat yang bacaannya dikeraskan, namun tetap

2 al-Baihagqi, al-Sunan al-Kubro, ..., Jilid 2, him. 228
30 al-Baihagqi, al-Sunan al-Kubro, ..., Jilid 2, hlm. 228-229



membacanya ketika bacaannya dipelankan (sirr). Hal ini didasarkan pada riwayat Yazid al-
Faqir dari Jabir, ia berkata: “Kami dahulu membaca di belakang imam pada shalat Zhuhur dan
Ashar; pada dua rakaat pertama kami membaca Al-Fatihah dan satu surah, dan pada dua
rakaat terakhir kami membaca Al-Fatihah.” Dan sepertinya, ini juga merupakan mazhab Ibnu
Mas'ud.

Di sini Al-Baihaqi memberikan catatan penting untuk mendudukkan perkara.
Menurutnya, pandangan Jabir tentang tidak wajibnya membaca Al-Fatihah bagi makmum
harus dipahami dalam konteks salat jahriyah, bukan salat sirriyah (bacaan pelan). Penafsiran
ini menjadi valid karena selaras dengan riwayat lain yang juga bersumber dari Jabir.

Tidak berhenti di situ, pada bagian akhir bab, Al-Baihaqi menutup kajiannya dengan
mendekonstruksi hadis terakhir yang digunakan kubu Hanafi. Ia tidak hanya menyasar cacat
pada sanadnya, tetapi juga meluruskan cara pendalilannya (istidlal). Dalam proses kritik ini,
beliau juga meminj am otoritas pendapat Imam al-Bukhari untuk memperkuat posisinya

uad-u‘\-u\ur—ua‘-'u-'m)u-"ur—Mwwyuswwwusuwur—u&wuwﬂ‘uhemb
A.L)Uc;\)sn_!)@;.“ésd}ms)hm}iﬁm h@—’c—“u\ \M}{d} ‘Uo)ua)&e\..eY\ c\)}\ﬁw d\ﬁ&_u\_:
ux:é.u\uc.Awua‘fu}aucwu;_)mucumupa\i)&‘fﬁ\ﬂj\ AD\JJQM]\AJBJ{U} (Ar_\‘_;\.u
,cl-'USmeMwur—Jmudsufuswuafr—&A;‘Jw&‘mjwﬁwéj‘“‘uw‘—vhuuu

31&@.‘AJYJUAMUAM&MJMY\\J@J&J}JY Ls)k;.ﬂ\db c.JLu.u\

Dan telah mengabarkan kepada kami Muhammad bin Abdullah al-Hafizh dan
Muhammad bin Musa bin al-Fadhl, keduanya berkata, telah menceritakan kepada kami Abu
al-'Abbas, yaitu Muhammad bin Ya'qub, telah menceritakan kepada kami Asid bin 'Ashim,
telah menceritakan kepada kami al-Husain bin Hafsh, dari Sufyan, dari 'Umar bin Muhammad,
dari Musa bin Sa'ad, dari anak Zaid bin Tsabit, dari ayahnya, Zaid bin Tsabit, ia berkata:
“Barangsiapa membaca (Al-Fatihah) di belakang imam, maka tidak ada shalat baginya.”

(Komentar {G3}): Riwayat ini, jika memang shahih dengan lafaz ini—dan di dalamnya
nadzar (perlu ditinjau kembali/diragukan)}—maka maknanya diarahkan pada (kondisi
makmum membaca saat imam sedang membaca dengan) suara yang dikeraskan (jahr). Dan
Allah Ta'ala lebih mengetahui.

(Komentar {<}): Sungguh, riwayat ini telah diselisihi (dalam sanadnya) oleh Abdullah
bin al-Walid al-'Adani. Ia meriwayatkannya dari Sufyan, dari 'Umar bin Muhammad, dari
Musa bin Sa'ad, dari ayahnya, dari Zaid bin Tsabit.

Dan Dawud bin Qais serta Abdullah bin Dawud meriwayatkannya dari 'Umar bin
Muhammad, dari Musa bin Sa'ad, langsung dari Zaid, tanpa menyebutkan ayahnya dalam
sanadnya. (Imam) Al-Bukhari berkata: "Dengan sanad ini, tidak diketahui apakah sebagian
(perawi) dari mereka mendengar (hadis) dari sebagian yang lain, dan riwayat seperti ini
tidaklah shahih."

Setelah menyelesaikan kritik terhadap landasan dalil mazhab Hanafi, Al-Baihaqi
melanjutkan bahasannya dengan memaparkan bukti-bukti penguat pendapatnya sendiri. la
merangkum hadis-hadis yang mewajibkan bacaan Al-Fatihah bagi makmum dalam sebuah bab
yang berjudul:

Y1 fal 385 Vi Liad S A0 408 S Lk ST A 501l 48 D Lk o) il 565 08 (i
‘_9.\9}.\5\4»\_\} sL@LP\;M‘&Q

"Bab tentang pendapat yang menyatakan (bahwa makmum) membaca di belakang imam.
Pada (shalat) yang bacaannya dikeraskan (jahr), ia membaca Al-Fatihah. Dan pada (shalat)
vang bacaannya dipelankan (sirr), ia membaca Al-Fatihah dan surah tambahan.” Dan ini

31 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, ..., Jilid 2, him. 233



adalah pendapat yang paling shahih berdasarkan Sunnah dan yang paling berhati-hati. Dan
hanya dengan Allah-lah taufik (petunjuk)."

Bab ini menegaskan bentuk dukungan Al-Baihaqi kepada mazhab Syafi'i melalui
paparan data yang komprehensif. Ia mengetengahkan 45 hadis yang terdiri dari riwayat inti dan
riwayat penyerta (mutabi’at dan syawahid). Integritas ilmiahnya terlihat dari disertakannya
komentar mengenai status kesahihan masing-masing hadis serta penjelasan tentang metode
istidlalnya.?

a. Analisis Hadis

Hadis yang pertama penulis sebutkan sebagaimana dengan redaksi berikut:

@\w@uuh&‘)}ﬂ\wuawhd\uhujwuaw w\.ﬂ\y\uhkﬂ\.ﬁl\w\mwwhﬁ\
u°ﬂ)‘@"u=eﬂu@‘wuﬂ;ybwgewéhawumﬂuh%é;u‘umuuadmb)&
U-"—“]jgﬁ’éj‘,)-’lé{C} « b;\)ﬂdeu‘wo;\)ﬁeu\dugw» -(J.u_gé\.\lc‘m\‘_;..a &\d}u)d\ﬁd\ﬁ}\;

33.6l 13 3 s (e da il s Laasl (e 1 Lgie Caalal Al e Wgadlh (o (B3 ¢ Lagy 5580 Y il

Diriwayatkan lima lafadz yang berbeda:

1) Lafadz (5128 4 ae¥) 58138 3 41 58 ()

Musnad Ahmad (musnad Jabir bin Abdillah, 23/12)

06 alg adle s e 0 ce i B BN L Ge CJL.AUJUM\_,P\ UAL;U“}“\LUJ; 14643

«u;bs A 4.1;\)35 c(:LA\ A U\S Cran

Sunan Ibn Majah ( Bab idza qoroa imam fa anshitu, 1/277)

e de B o Gl Ce cﬂmwuﬂg\ ‘G;}Ag,m\ﬁ;eu:‘;s 106 3xak G Gle s - 850
ol 8 Al Y Ba i (2l AT S By sl adle 2 e 81 0505 06 106

At-Thahawi, Syarh mana’il Atsar (Bab qira’at khalfa imam, 1/217)

gr subu_ﬂ\uc u_us:uux: “_uﬂ\‘;u.x;\ d\a‘g_m}wa.u\ms.«cl_u d\j sw;)]\mcu.\m\l_uh ]294

((b;“)g d CLA?\ b;\)@ﬂ

Mu’jam Ibn Arabi, (Bab huruf ‘dzal’, 2/851)

c‘).ilA}‘«_u]uc ‘CJL;AUJL).HAJ\UQ ‘M‘;}u\ ‘)}“"““U"db“\} c‘).\S.\u_a\u.au_\;Jhchu:b- 1755
b;\ﬁdel—ﬂy\ cc\)sseu\duisua d\ﬁelu}‘ulc \‘_A...a‘;ul\u\ “)J\Au.c cﬁ)\‘f\

Sunan Daraquthni (bab dzikru qoul Saw “ man kana lahu imam..., 2/107

Gu)‘auc ‘u.u;@\uc d)‘)\]\dla.u\\_u :_?_L:u\jl\u_z‘);wdml_u Hw&\ﬁ;&:wé&:uh-]z:{S

Y-.\\.Ay‘e;\‘)sseu\dulsw» Y,L.Uﬂulc \L%.\.a&ﬂd‘,u‘)d\ﬁ ot ‘).ﬂaus; J\J...uu.u&s\d.\:;uc 4...».11.:;‘:4\
u\s;mm)a‘)usuawml\) M@\Pmb@\ww)aucame][logua] «ag\)s‘d

u.nl_uj\l_u A&wwuhjc)wuad@\m ‘;}d\mu.\ml_u JXAAUJJAMLUJA-1253
el ol i il e | mllia o gl g S ol G s, skala O3 BALI U G080 S8 0 2R84 &

32 al-Baihagqi, al-Sunan al-Kubro, ..., Jilid 2, him. 233-245
33 al-Baihaqi, al-Sunan al-Kubro, ..., Jilid 2, him. 228



) e Be) 8 AT e 5 2l A B8 Gy 06 Ay alle B0 e 0 BT e G, LD o B, e
u\.ﬂ.\hﬁ Q_\.\X)

Abu Nu’aim al-Ashbahani, Haliyah al-Auliya (7/334)

s).u)S\‘s.\\ c ‘)-‘\Au; @Mw@\h«#y\ueﬁd\wm\umluwésu.aAA;\uJAmLuJ;
w&j\k_uhw_))g_‘u«c;\ﬁ‘deh\y‘c;\JsBeLn\‘duLSuA» e.lm}‘&.\k: \&a&\\d)u‘)dtﬁ dUcJJL;uQ

2) Lafadz : aa) Gils La i
Abu Yusuf Al-Qodhi, Al-Atsar (Bab Iftataha Sholat, 1/23)

.J.\:;u.\).a\;us ‘M)S\Gq\us‘Jgj\wq\mwan\mup‘mb@\u;wyun ‘m‘s.‘\uau\u; 113
bl.g_/\ﬁ:y;/ 4.\]\1.;&}1_‘. d\ﬁ d\ﬁ M\j\)@.&j\@éﬂj&"\é@@ﬂ\d}\)ﬂ)&)tﬁ LA@-\GAD‘L;\AJAD‘
A U5k [2410a] g B S ORI Sl e ) i A Gl AT O g 108 ol G (G

((c;\)ﬁde\.qy‘c;\)ﬂu\ﬂ‘eu\k_ﬂ;émw» elu}‘\_\k: ‘ém@.\“d\ﬁs elu}‘\_\k: \ém

Muhammad bin Hasan Asy-Syaibani, Al-Atsar (Qiroah Khalf al-Imam, 1/168)

).\\Aus: sJLgJ\u.\J\Juu.\AM\A.\Quc‘mb@\u;wyuuﬂ\y\uhdb‘m)ﬂhﬁ\ d\ﬂmm 86
\&m&)\@;q&;cg\ﬂ\&‘f@\ d\sﬂc“M\‘_gn;\Jﬂ\ b@éujﬂlcan\ém‘;d\u\éaa\
m&\w)m@\d}sﬁj‘hhm} VSN ’d\A[ISSUA] ((a;\)SAjeLAY\cc\)Su\a

Thabrani, Mu’jam Ausath ( Man Ismuhu Mahmud, 8/43)

c‘)uj\‘;:\uscuy\usc&“dx:\.a.u\\.}cdjj‘)d\whﬂ\wd@uucd_)jﬂ\dmu;d}muh 7903
A_\JA;J\\AAcﬁ‘).\ej«c;\)s‘ﬂebﬂﬁoc\)ﬁub‘eu\k_d;émua» e.‘uj"\_tlc \L;Ladn\d}uudb d\ﬁ).ﬂ;us:
"\3_95_945‘).\9b\})}&whﬂ\wd@u‘ﬂ\&w\&b\}‘)wh\

Sunan Daraquthni

})Ax:u.\m\\_u ;M\u.a.:mg_u)s}a\u Mﬂh@)@\h})&y@\&@&\h&ﬁ\uh 1234
d}u)l_\.\ém -Ja A.U\A.u:u.\).al;uc .J\.@J\u.\.l\.:uu.w.n\ms:uc "‘-"“-‘L‘-’u—“u-’g;“'}‘“u‘: M@\us:’
Lcjuu)d\uh(,h}usAn\gmmdyjuu.dwd;)b@ \ﬁdwm;”hjucm‘;mm
d\sﬁ élu}‘x_\h‘m\ém‘m\d)u)é.\@;b)hﬁ Qelujdc&\émdn\d}u)ul;o;\)d\uc@\.@_u\ :\&s

g_r"u‘; uw}u_,—"uﬂ ;uﬂ\c\i)_, «n;\}d@;\ﬁdﬁe\.ﬂ\u};‘;mw» e&u;d&;&)\ém&\d}u_)
dapa

>

o by 4l \_;mu_unux;\)u;)u\ & 3o b e be, Al e, T G S U654 1236
Q3 181N | Salig adle A e o 8 Gl T G gl duuH\LAs btg_ad;)u\ujhﬁd\}x_u\
«o;\)adm;\)sulaeuw;_qhujmw» g“,ugd»\‘;mmdj“)dme&“jugm‘;m;_\m@u@;
orally, diss il Ge BYSEOE P "\J_)J‘“-“;u—’\ SEENEE] ‘&&)Smfb Useda 1% a5l i

\J.S_Ielu}‘\_\lc ‘AsJ“sr“S\ ).\l;uc ;\mw‘m\muc m\.c‘;\\u.\w}auc a)\.x.cu.\

d@...u\.u d)}ﬂ\dmwdw\.uh VG w;j\uam\qu‘j )MUJAAMUJ‘)S.’ADJA;—ISOI
|Q.~.a‘m\d}m_)dla d\ﬁ ‘).ﬂau.c .)'“_)Mc_r"u‘; uj.\\u:; w’ \d.\:;Lm.n\Lu LEJA‘).\S‘L}QM‘U-\
d})uwhﬂ\u;dg_uj ‘)S.LA&_UJA\M «c;\‘)ﬁde\.ﬁty\c;\)ﬂe\.ﬁly\d&é‘aw» ?L‘"j

3) Lafadz Lainnya:

Abu Yusuf Al Qodhi



a..\)\.l.xsu.a).a\;uc sqw\wa\mww\mu;smb@\u;w}euc ‘m‘s.‘\u;u\u;m}‘_]lz
\L_;.LAL_;_L\”MF\LQIBGL;QY\JJJ?AA\CLJJ?LJ}MSQAD\‘AAH‘MSA‘JQJ\AJU‘IAQ_\QM\@AJ

\_1\ :}’;)d\a ‘u).&.mdhds“_ﬂ)a ju(sejmce\,ﬂ\k_\s“ﬁ?«‘-A.CY\QJJJH\C.\M?S.\A‘}L}A» dueLﬂj
«Lg_\-\aﬂ.;?&auu\u_xdcis» -Ja

Abdurrazaq Ash-Shan’ani

Sl jiaally el oLy calt T i sie 58 e Gl 08 sl o 0 2 (e B 0 335 B8 - 2819
«Yy» (0@

Mushannaf Ibnu Abi Syaibah

€Y Gla 158 Yy 106 A e aide 3 A 2B e (e ) AL e (1S5 A - 3786
b. Pohon Sanad Hadis Jabir:




Pohon Sanad Keseluruhan Jalur




Dari jalur sanad utama yakni Dari Jabir sampai kepada Imam Baihagqi terdapat tiga orang
rowi yang bermasalah, yaitu Abi Zubair, Laits bin Sulaim dan Jabir bin Zaid bin Al-Harits.
Berikut penilaian ketiga rowi tersebut.

1. Al-Laits bin Abi Sulaim

Nama : Al-Laits bin Abi Sulaim. (Nama ayahnya adalah) Aiman, atau
Anas, atau Ziyadah, atau 'Isa, bin Zanim al-Qurasyi. Kunyah-nya
Abu Bakar, dan ada yang mengatakan Abu Bukair, (berasal dari)

Kufah.
Thabagah : 6 : Termasuk generasi yang semasa dengan para Tabi'in junior
(shighar at-tabi'in).
Wafat : 148 H.
Riwayatnya Dikutip : 3 o & 2 a ©a(Al-Bukhari secara fa'lig (tanpa sanad lengkap),
oleh Muslim, Abu Daud, At-Tirmidzi, An-Nasa'i, [bnu Majah).
Derajat Ibnu Hajar : Shaduq (Jujur), mengalami ikhtilath (kerancuan hafalan) yang

sangat parah dan haditsnya tidak bisa dibedakan (mana yang
sebelum dan sesudah hafalannya rancu), sehingga (riwayatnya)
ditinggalkan.

Derajat Adz-Dzahabi  : Padanya terdapat kelemahan ringan karena hafalannya yang
buruk, (namun) sebagian ulama masih berhujjah dengannya
(menggunakan riwayatnya).

Ibnu Hajar menjelaskan lebih lanjut dalam Thabaqat al-Mudallisin bahwa Al-Hafidz al-
Haitsami dalam a/-Zawaid menilai Al-Laits bin Abi Sulaim Tsiqgah tapi ia Mudallis. Al-Bushiri
telah menyatakan dengan tegas dalam kitabnya Zawa'id Ibnu Majah (Jilid 2 / Halaman 738)
bahwa Laits adalah seorang (perawi) yang dha'if dan mudallis.*> Dalam Tahdzib al-Tahdzib
8/468 juga dijelaskan bahwa Ibnu Sa’d berkata: "Ia seorang yang saleh dan ahli ibadah, namun
lemah dalam hadits. Ibnu Hibban berkata: "Ia mengalami ikhtilath di akhir usianya. At-
Tirmidzi dalam "al-‘Ilal al-Kabir" berkata: Muhammad (al-Bukhari) berkata: "Ahmad (bin
Hanbal) sering berkata: 'Hadits Laits tidak menggembirakan'." Muhammad (al-Bukhari)
berkata: "Laits itu shadug (jujur), tetapi sering keliru (yahim)." Bahkan An-Nasai menilai ia
Matrukul Hadis.>

Secara umum, terdapat dua sisi penilaian terhadap Laits. Di satu sisi, ia diakui sebagai
pribadi yang jujur (shadugq), saleh, dan ahli ibadah. Beberapa ulama bahkan memberikan pujian
spesifik, seperti Fudhail bin ‘Iyadh yang menyebutnya sebagai orang Kufah yang paling ahli
dalam urusan manasik haji. Ad-Daraquthni juga memujinya sebagai seorang yang teguh
memegang sunnah (shahibus sunnah). Karena kejujurannya ini, beberapa ulama seperti Yahya
bin Ma'in dan Abu Ahmad bin 'Adi menyatakan bahwa hadisnya "boleh ditulis" (yuktahu
haditsuhu).

Namun, di sisi lain, kritik terhadap kualitas hafalannya sangat tajam dan datang dari
banyak ulama terkemuka. Imam Ahmad bin Hanbal menyebut hadisnya kacau (mudhtarib al-
hadits). Yahya bin Sa’id al-Qaththan memiliki pandangan yang sangat buruk terhadapnya
hingga ia berhenti meriwayatkan darinya. Yahya bin Ma’in juga mengonfirmasi bahwa Laits
lebih lemah dibandingkan perawi lain di masanya.

Penyebab utama kelemahannya disepakati karena ingatannya yang buruk dan mengalami
kerancuan hafalan (ikhtilath) di akhir usianya. Hal ini dikonfirmasi oleh kesaksian ‘Isa bin
Yunus yang melihatnya bertingkah aneh, serta pernyataan dari Ibnu Hibban dan Al-Bazzar.

34 Ruwat Tahdzibayn, hlm. 5685
35 Ibnu Hajar al-Asqalani, Thabaqat al-mudallisin, (Amman: Maktabah al-Manar, Cet 1, 1983) him 65.
36 Adz-Dzahabi, Siyar A ’lam al-Nubala ( Muassasah Ar-Risalah, Cet 3, 1985) Juz 6, him. 179-184



Akibatnya, banyak ulama yang melemahkannya secara tegas, bahkan Ibnu Hibban menyatakan
bahwa para imam besar telah meninggalkannya.

Karena statusnya yang unik ini—jujur tetapi hafalannya lemah—para ahli hadits
memperlakukannya secara khusus. Kitab-kitab hadis standar seperti Shahih Muslim dan kitab-
kitab Sunan lainnya terkadang masih meriwayatkan hadisnya, namun tidak sebagai sandaran
utama, melainkan dengan menggandengkannya (magriin) dengan perawi lain yang lebih kuat
atau sebagai penguat (syahid) saja.

Konsensus ulama hadis menyimpulkan bahwa ia lemah (dha'if). Kelemahannya bukan
karena karakternya yang tercela, melainkan karena hafalannya yang sangat buruk dan
mengalami kerancuan (ikhtilath) di akhir usianya. Para imam besar seperti Imam Ahmad,
Yahya bin Sa'id al-Qaththan, dan Yahya bin Ma'in mengkritik riwayatnya sebagai kacau dan
tidak bisa diandalkan.

Meskipun demikian, karena kejujurannya, riwayatnya tidak sepenuhnya dibuang.
Statusnya adalah perawi yang hadisnya "boleh ditulis" untuk dijadikan perbandingan atau
penguat (syahid), tetapi tidak bisa dijadikan sebagai hujjah (dalil) utama jika ia meriwayatkan
sendirian. Oleh karena itu, kitab-kitab hadis utama terkadang masih mencantumkan
riwayatnya, tetapi sering kali didampingi oleh perawi lain yang lebih kuat untuk menopang
riwayat tersebut.

2. Jabir bin Yazid *’

Nama : Jabir bin Yazid bin al-Harits bin 'Abd Yaghuts bin Ka'ab al-Ju'fi.
Kunyah-nya Abu 'Abdillah, dan dikatakan pula Abu Yazid, dan
dikatakan pula Abu Muhammad, (berasal dari) Kufah.

Thabagah : 5 : Termasuk Tabi'in junior (shighar at-tabi'in)

Wafat : 127 H, dan ada yang mengatakan 132 H..

Riwayatnya Dikutip : 3 < 3(Abu Daud - At-Tirmidzi - Ibnu Majah).

oleh

Derajat Ibnu Hajar : Dha'if (lemah), seorang Rafidhi.

Derajat Adz-Dzahabi  : Syu'bah menilainya tsigah (terpercaya), namun pendapat ini ganjil
(syadz), dan para  huffazh  (ahli  hadits terkemuka)
meninggalkannya. Termasuk salah satu ulama terbesar Syi'ah.

Menurut Al-Mizzi dalam kitabnya Tahdzibul Kamal, terdapat penilaian yang berbeda
mengenai Jabir al-Ju'fi. Di satu sisi, ada ulama yang memberikan pujian bersyarat. Sufyan ats-
Tsauri, misalnya, menyatakan bahwa riwayat Jabir bisa diterima jika ia menggunakan lafaz
yang tegas yang menunjukkan ia mendengar langsung, seperti 'haddatsand’ (telah
menceritakan kepada kami). Senada dengan itu, Zuhair bin Mu’awiyah juga menganggap Jabir
sebagai orang yang sangat jujur, asalkan ia memakai frasa seperti 'sami tu’ (aku mendengar).

Namun, di sisi lain, banyak ulama terkemuka yang memberikan kritik tajam (jarh).
Yahya bin Ma’in, seorang kritikus hadis ternama, menyebut Jabir sebagai "pendusta" dan
menyatakan bahwa hampir semua ulama telah meninggalkan riwayatnya. Yahya bin Sa’id juga
menegaskan bahwa para ulama di masanya telah meninggalkan hadis Jabir.

Alasan utama penolakan ini diungkap oleh Za'idah, yang bersumpah bahwa Jabir bukan
hanya seorang pendusta, tetapi juga meyakini akidah ar-Raj'ah (keyakinan kembalinya
Ali/lmam Mahdi ke dunia). Imam An-Nasa’i bahkan memberikan status matritk (hadisnya
ditinggalkan), tidak terpercaya, dan tidak layak ditulis. Ibnu 'Adi memberikan pandangan yang
lebih berimbang, ia mengakui bahwa celaan utama terhadap Jabir adalah keyakinannya tentang
ar-Raj'ah, dan menyimpulkan bahwa status Jabir lebih condong ke arah lemah daripada jujur.

37 Ruwat Tahdzibayn, hlm. 878



Sebagai bukti kehati-hatian para ahli hadis, Imam Abu Daud menegaskan bahwa dalam
seluruh kitab Sunan-nya, ia hanya mencantumkan satu hadis saja dari Jabir al-Ju'fi.

1) Al-Hafizh (Ibnu Hajar) berkata dalam Tahdzib al-Tahdzib 2/48:

2) Salam bin Abi Muthi’: Jabir al-Ju’fi berkata kepadaku: "Di sisiku ada lima puluh ribu
bab ilmu yang belum pernah aku sampaikan kepada siapa pun." Lalu aku mendatangi
Ayyub (as-Sikhtiyani) dan menyebutkan hal ini kepadanya. Ayyub berkata: "Kalau
begitu, sekarang dia adalah seorang pendusta."

3) Jarir bin Abdul Hamid: "Aku tidak menganggap halal meriwayatkan darinya; dia
beriman pada ar-Raj’ah."

4) Abu al-Ahwash: "Setiap kali aku melewati Jabir al-Ju’fi, aku memohon kepada
Tuhanku keselamatan."

5) Asy-Syafi’i: Aku mendengar Sufyan bin ‘Uyainah berkata: "Aku mendengar ucapan
dari Jabir al-Ju’fi, lalu aku segera pergi karena khawatir atap akan runtuh menimpa
kami." Sufyan berkata: "Dia beriman pada ar-Raj 'ah."

6) Ibnu Sa’d: "Dia melakukan tadlis, dan dia sangat lemah dalam pendapat dan
riwayatnya."

7) Al-‘Uqaili dalam "adh-Dhu’afa": "Sa’id bin Jubair telah mendustakannya."

8) Ibnu Hibban: "Dia adalah seorang Saba’iyyah (pengikut Abdullah bin Saba’), dan dia
meyakini bahwa ‘Ali akan kembali ke dunia.

Berdasarkan penilaian para ulama hadits Sunni (Ahlus Sunnah wal Jama'ah)
menyimpulkan bahwa Jabir al-Ju'fi adalah seorang perawi yang ditinggalkan (matritk) dan
tidak bisa dijadikan hujjah sama sekali. Meskipun ada pujian di awal kariernya, hal itu
dianggap terjadi sebelum kesesatan dan kebohongannya terungkap secara luas. Adapun riwayat
yang sempat ditulis darinya oleh sebagian ulama (seperti Imam Ahmad) tujuannya adalah
"untuk mengenali" riwayat-riwayatnya agar bisa dihindari, bukan untuk diterima sebagai dalil.

3. Abu Zubair al-Makki 33

Nama : Muhammad bin Muslim bin Tadrus al-Qurasyi al-Asadi, Abu az-
Zubair al-Makki, maula (mantan budak) dari Hakim bin Hizam.

Thabaqah : 4 : Generasi setelah Tabi'in pertengahan

Wafat : 126 H.

Riwayatnya Dikutip : 38 u» < 2aF(Al-Bukhari - Muslim - Abu Daud - At-Tirmidzi - An-

oleh Nasa'i - Ibnu Majah).

Derajat Ibnu Hajar : Shadug (Jujur), hanya saja ia melakukan tadlis

Derajat Adz-Dzahabi  : Seorang Hafizh (penghafal hadis) yang tsigah (terpercaya), dan ia
seorang mudallis yang luas ilmunya. Abu Hatim berkata: "Ia tidak
bisa dijadikan hujjah (dalil)."

Terdapat dua sisi penilaian yang kontras mengenai Abu Zubair al-Makki. Di satu sisi,
banyak imam hadis terkemuka memberikan penilaian positif. Ia dikenal di kalangan teman-
temannya sebagai orang yang paling cerdas dan memiliki hafalan terkuat, sebuah fakta yang
diakui oleh ‘Atha bin Abi Rabah. Para kritikus besar seperti Imam Ahmad, Yahya bin Ma'in,
‘Ali ibn al-Madini, dan An-Nasa'i secara konsisten memberinya status Tsigah (terpercaya).
Bahkan, Imam Malik, yang sangat selektif, meriwayatkan hadis darinya, yang dianggap oleh
ulama seperti Ibnu 'Adi sebagai bukti kuat akan keandalannya.

Namun di sisi lain, kelemahan utama Abu az-Zubair yang disepakati para ahli hadis
adalah praktik tadlis (menyembunyikan perawi dalam sanad). Sebuah peristiwa penting yang
mengungkap hal ini adalah ketika al-Laits bin Sa'd memintanya untuk memisahkan hadis yang

38 Ruwat Tahdzibayn, hlm. 6291



ia dengar langsung dari Jabir dengan yang tidak. Abu az-Zubair mengakui adanya percampuran
tersebut, membuktikan bahwa ia terkadang meriwayatkan hadis tanpa menyebutkan perantara
yang sebenarnya. Karena inilah, ulama seperti Imam asy-Syafi'i menganggap riwayatnya
"butuh penguat", dan Abu Hatim ar-Razi menyatakan hadisnya hanya "ditulis" tapi tidak bisa
dijadikan "hujjah".

Selain itu, terdapat kritik tajam yang bersifat personal dari Syu’bah bin al-Hajjaj. Syu’bah
menolaknya bukan karena hafalan, melainkan karena ia menganggap Abu az-Zubair memiliki
masalah karakter, seperti tidak jujur dalam berdagang dan mudah melontarkan tuduhan palsu
saat marah. Penolakan Syu'bah sangat keras hingga ia merobek catatan hadis dari Abu az-
Zubair. Namun, ulama lain seperti Ibnu Hibban merasa alasan ini tidak cukup untuk menolak
seluruh hadisnya.

Akibat statusnya yang kompleks ini, para ahli hadis memperlakukannya dengan sangat
hati-hati. Al-Bukhari, misalnya, hanya menggunakan riwayatnya jika didampingi oleh perawi
lain yang lebih kuat. Di luar masalah tadlis, ada pula kritik personal yang tajam dari Syu’bah
bin al-Hajjaj mengenai karakternya, meskipun kritik ini tidak diikuti oleh mayoritas ulama lain.
Secara keseluruhan, ia adalah perawi kuat yang riwayatnya memerlukan verifikasi sanad
karena kebiasaan tadlis-nya.>’

Berdasarkan penilaian atas tiga rowi di atas, maka selaras dengan penilaian Baihaqi yang
melemahkan jalur sanad ini, “Jabir al-Ju'fi dan Laits bin Abi Sulaim, riwayat keduanya tidak
bisa dijadikan hujah. Dan setiap orang yang mengikuti keduanya dalam (meriwayatkan) hal
ini, (riwayatnya) lebih lemah dari keduanya, atau (lebih lemah) dari salah satu dari
keduanya.” Namun karena masih ada jalur periwayatan lain yang memiliki matan yang serupa,
maka perlu untuk melakukan penelitian lebih lanjut.

3. Kesimpulan

Analisis terhadap al-Sunan al-Kubro dan al-Sunan al-Sughra karya Imam al-Baihaqi
mengungkapkan bahwa beliau adalah seorang sarjana dengan visi yang luar biasa, yang mampu
mensintesiskan dua disiplin ilmu fundamental—hadis dan fikih—dalam sebuah mahakarya
yang tak tertandingi. Beliau bukan sekadar seorang kompilator hadis, melainkan seorang
arsitek yurisprudensi yang menggunakan perangkat kritik hadis sebagai fondasi untuk
membangun dan membela sebuah madzhab fikih.

Al-Sunan al-Kubro berdiri sebagai monumen keilmuan yang unik karena beberapa
alasan. Pertama, skala ensiklopedisnya yang menjadikannya salah satu rujukan terlengkap
untuk hadis-hadis hukum. Kedua, metodologinya yang sangat cermat dan komprehensif, yang
menunjukkan puncak kematangan ilmu hadis di mana otentikasi riwayat dan pemahaman
konteks berjalan seiring. Ketiga, dan yang paling krusial, adalah tujuannya yang eksplisit
sebagai sebuah karya apologetik. Lahir dari rahim krisis politik dan persekusi intelektual, kitab
ini adalah sebuah pembelaan ilmiah yang menegaskan bahwa legitimasi madzhab Syafi'i tidak
bersandar pada kekuasaan politik, melainkan pada akar-akarnya yang kokoh dalam dalil-dalil
Sunnah.

Sementara itu, keberadaan al-Sunan al-Sughra menunjukkan sisi lain dari kejeniusan al-
Baihaqi sebagai seorang pendidik. Beliau memahami bahwa kedalaman analisis yang
dibutuhkan oleh seorang mujtahid berbeda dengan kebutuhan praktis seorang fagih. Dengan
menyajikan dua karya untuk dua audiens yang berbeda, beliau menciptakan sebuah sistem
transmisi ilmu yang efektif, di mana hasil penelitian yang rumit (al-Kubro) disuling menjadi
sebuah manual yang presisi dan mudah diakses (al-Sughra).

39 Ibn Hajar al-Asqalani, Tahdzib at-Tahdzib (Mathbu’ah Dairah al-Ma’arif al-Andhamiyah, 1908) Juz 2, him. 48.



Warisan abadi Imam al-Baihaqi terletak pada perannya dalam mengukuhkan fondasi
tekstual madzhab Syafi'i. Sebagaimana diakui oleh Imam al-Haramain al-Juwayni, Imam
Syafi'i sendiri berhutang budi kepada al-Baihaqi atas karyanya yang menyebarkan dan
memperkuat ajaran-ajaran sang imam.

Al-Sunan al-Kubro bukan hanya sekadar kitab hadis; ia adalah benteng intelektual yang
melindungi sebuah tradisi keilmuan dan menjadi bukti abadi akan kekuatan argumentasi yang
berlandaskan dalil dalam menghadapi tantangan zaman.

Referensi

A’dzami (al), Muhammad Dhiyaur Rahman. 2007. al Madkhal ila Sunanil Kubra. Dar khulafa
lil Kitab al- Islami, Kuwait.

A’dzami (al), Muhammad Dhiyaur Rahman. 2007. At-Tahqiq al Madkhal ila Sunanil Kubra.
Dar khulafa 1il Kitab al- Islami, Kuwait.

Asakir, Abu al-Qasim Ali bin al-Husein bin Hibbatullah Ibnu. 1928. Tabyiinu Kadzbi al-
Muftara. Dar al- Taufiq, Damaskus.

Asqalani, Ibnu Hajar. 1908. Tahdzib at-Tahdzib. Mathbu’ah Dairah al-Ma’arif al-Andhamiyah.

Asgalani, Ibnu Hajar.1983. Thabagat al-mudallisin. Amman.: Maktabah al-Manar.

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 1986. al-Jami’ li Syu’ab al-Iman. Ed. Abdul
Ali Abdul Hamid. Bombai: al-Dar al-Salafiyah.

Baihagqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 1988. Dalail al-Nubuwwah. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyah.

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 1989. Al-Sunan al-Sughra. Tahqiq oleh Abd al-
Mu’thi Amin Qal’aji. Karachi: Jami’ah al-Dirasat al-Islamiyyah.

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 2001. Ma rifat al-Sunan wa al-Atsar. Beirut:
Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad bin al-Husain. 2003. Al-Sunan al-Kubro. Tahqiq oleh
Muhammad Abdul Qadir Atha. Beirut: Dar al-Kutub al-'Tlmiyyah.

Baihaqi (al), Abu Bakar Ahmad. 1999. Ma rifat al-Sunan wa al-Atsar, (Damaskus: Dar
Qutaibah, 1999

Bardi , Jamaluddin Abul Mahasin Yusuf Taghri. t.t. an-Najumu az-Zahirah fi Muluki Misra
wal Qahirah. Mesir: Dar Al Kutub wa Wizaratu Tsaqafiyah.

Dzahabi (al), Muhammad bin Ahmad bin ‘Utsman. t.t. Siyar A’lam al-Nubala. Beirut:
Muassasah al-Risalah.

Dzahabi (al), Syamsuddin Muhammad bin Ahmad. 1985. Siyar A'lam an-Nubala. Beirut: Dar
al-Kutub Al-Tlmiyyah.

Khalaf, Najm Abdurrahman. 1985. Mawarid al-Baihaqi fi Kitabihi: al-Sunan al-Kubro ma’a
dirasah naqdiyyah li manhajihi fiha. Madinah: Al-Jami’ah al-Islamiyyah al-Madinah al-
Munawarah.

Mizzi (al), Jamaluddin Abu al-Hajjaj Yusuf. 1992. Tahdhib al-Kamal fi Asma' al-Rijal. Beirut,
Muassasah Ar-Risalah.

Qal’azi, Abdul Mu’thi Amin. 1989. Mugaddimah Muhaqqiq as-Sunan as-Sughra. Karachi:
Jami’ah ad-Dirasat al-Islamiyah.

Sulaiman, Ahmad Yusuf. 2005. Abu Bakar al-Baihaqi wa Juhuduhu fi Khidmatil hadits an-
Nabawi. Kairo: Dar al-Hidayah.

Syami (al), Sholith Ahmad. 2010. Zawaid al-Sunan al-Kubro, Zawaid al-Sunan al-Kubro.
Beirut: al-Maktab al-Islami.

Zuhaili , Wahbah. t.t. al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Damaskus: Dar al-Fikr.

Software: Ruwat at-Tahdzibayn, Maktabah Syamilah



