Term Etika Moral dalam Kitab Maragqi Al-U’budiyah Karya
Syeikh Nawawi Al-Bantani

Henri Ramdini

UIN Sunan Gunung Djati Bandung; ramdinihenri85@gmail.com
* Correspondence: ramdinihenri85@gmail.com

Received: 7/1/2024; Accepted: 2/5/2024; Published: 24/8/2024

Abstrak: Artikel ini membahas ajaran-ajaran etika berilmu yang terkandung dalam karya
monumental Syekh Nawawi al-Bantani, "Maragqi al-'Ubudiyah". Penulis menyoroti betapa pentingnya
keikhlasan, kesungguhan, dan integritas moral dalam pencarian ilmu agama Islam. Maragqi al-
'Ubudiyah tidak hanya mengajarkan hukum-hukum agama, tetapi juga menekankan bahwa ilmu
sejati hanya dapat diperoleh melalui perjalanan yang dilandasi oleh etika yang tinggi. Artikel ini juga
membahas relevansi dan implementasi praktis dari ajaran-ajaran etika berilmu dalam kehidupan
sehari-hari. Selain itu, kontribusi besar Maragqi al-'Ubudiyah dalam pendidikan Islam juga diperjelas,
membentuk landasan ilmiah yang kuat bagi para penuntut ilmu agama. Melalui penekanan Syekh
Nawawi al-Bantani terhadap etika berilmu, artikel ini mengajak pembaca untuk memahami bahwa
ilmu yang sejati hanya dapat diraih melalui usaha yang penuh dengan integritas moral dan
keikhlasan yang tulus. Etika berilmu tidak hanya menjadi pedoman bagi pencari ilmu, tetapi juga
menjadi landasan kokoh bagi pembentukan pribadi yang bertaqwa dan bermoral tinggi.

Kata Kunci: Etika Berilmu, Maraqi al-'Ubudiyah, Syekh Nawawi al-Bantani

Abstract: This article discusses the teachings of learned ethics contained in Sheikh Nawawi al-
Bantani's monumental work, "Maragqi al-'Ubudiyah". The author highlights the importance of
sincerity, sincerity, and moral integrity in the search for Islamic religious knowledge. Maraqi al-
'‘Ubudiyah not only taught religious laws, but also emphasized that true knowledge can only be
acquired through a journey based on high ethics. This article also discusses the relevance and
practical implementation of the teachings of scientific ethics in everyday life. In addition, the
great contribution of Maragqi al-'Ubudiyah in Islamic education is also clarified, forming a strong
scientific foundation for religious scholars. Through Sheikh Nawawi al-Bantani's emphasis on
scientific ethics, this article invites readers to understand that true knowledge can only be
achieved through efforts full of moral integrity and sincere sincerity. Scientific ethics is not only a
guideline for knowledge seekers, but also a solid foundation for the formation of a pious and
highly moral person.

Keywords: Learned Ethics, Maraqi al-'Ubudiyah, Sheikh Nawawi al-Bantani

1. Pendahuluan

a. Latar belakang

Pendidikan dan pengembangan diri dalam Islam tidak hanya terbatas pada akuisisi
pengetahuan, tetapi juga menekankan pentingnya membentuk karakter yang bermoral
dan beretika tinggi. Salah satu tokoh ulama besar yang memberikan sumbangan besar

https://ejournal.uinsgd.ac.id/index.php/tammat/


mailto:ramdinihenri85@gmail.com
mailto:ramdinihenri85@gmail.com

2 dari 11

dalam hal ini adalah Syekh Nawawi al-Bantani. Karya monumentalnya, "Maraqi al-
'Ubudiyah", tidak hanya menguraikan hukum-hukum agama, tetapi juga memberikan
panduan berharga tentang bagaimana seorang Muslim seharusnya memperoleh ilmu
dengan penuh keikhlasan dan etika yang baik (Isa, 2017).

Dalam artikel ini, kami akan membahas aspek-aspek kunci dari etika berilmu
sebagaimana diuraikan oleh Syekh Nawawi al-Bantani dalam "Maragqi al-'Ubudiyah". Kita
akan menggali prinsip-prinsip panduan etika yang dapat menjadi landasan kokoh bagi
setiap pencari ilmu dalam meniti jalan pengetahuan agama. Selain itu, artikel ini juga
akan mengeksplorasi relevansi dan implementasi praktis dari ajaran-ajaran etika ini
dalam kehidupan sehari-hari, serta menyoroti kontribusi besar Maraqi al-'Ubudiyah
dalam pendidikan Islam.

Untuk memahami dengan lebih mendalam nilai-nilai etika berilmu yang diwariskan
oleh Syekh Nawawi al-Bantani melalui karyanya yang monumental, kita akan mengupas
inti dari pandangan-pandangan tersebut. Namun sebelumnya, penting untuk menggali
sedikit lebih jauh tentang profil dan kontribusi ulama besar ini terhadap tradisi ilmiah
[slam.

b. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan kajian pustaka
untuk menggali dan mendalami pemahaman terhadap kedudukan hadis-hadis Etika
berilmu dalam kitab "Maraqi al-'Ubudiyah", karya Syeikh Nawawi Al Bantani. Metode ini
dipilih karena memberikan kerangka kerja yang tepat untuk menganalisis interpretasi,
nilai-nilai lokal, dan konteks pemikiran ulama Nusantara terhadap konsep etika berilmu.
Penelitian dimulai dengan seleksi sumber pustaka yang kaya dan relevan, termasuk
karya-karya Syeikh Nawawi Al Bantani, literatur Islam Nusantara, dan riset terkini terkait
tema hadis-hadis menuntut ilmu. Seleksi ini menjadi dasar untuk memahami berbagai
perspektif dan konsep yang terkandung dalam kajian tersebut. Metode ini melibatkan
analisis mendalam terhadap teks hadis-hadis menuntut ilmu yang terdapat dalam kitab.
Penelitian akan menyoroti makna-makna tersirat, konteks penggunaan, dan variasi
interpretasi yang mungkin muncul. Analisis teks ini menjadi langkah awal untuk
memahami pandangan Syeikh Nawawi Al Bantani terhadap etika berilmu.

Metode kualitatif akan mendorong peneliti untuk mengadopsi pendekatan
hermeneutik, memahami teks dalam konteks sejarah dan budaya yang melingkupinya.
Interpretasi tidak hanya mencari makna literal, tetapi juga mempertimbangkan
bagaimana interpretasi itu dibentuk oleh pengalaman dan nilai-nilai lokal yang
memengaruhi pemikiran ulama. Penelitian akan melibatkan studi literatur yang
mendalam tentang metodologi penafsiran Islam Nusantara. Ini akan membantu peneliti
memahami tradisi interpretatif di Nusantara dan bagaimana Syeikh Nawawi Al Bantani
memasukkan metode ini dalam analisis hadis-hadis menuntut ilmu.

Metode kualitatif memungkinkan peneliti untuk melakukan analisis mendalam
tentang bagaimana filsafat Islam Nusantara tercermin dalam interpretasi Syaikh Nawawi
AL Bantani terhadap etika berilmu. Penelitian ini akan menggali nilai-nilai lokal yang
dapat membentuk konsep menuntut ilmu dalam pandangan beliau. Peneliti akan
memperhitungkan konteks sosial dan sejarah pada masa penulisan "Maraqi al-
'Ubudiyah”. Dengan menggunakan metode kualitatif, peneliti akan menafsirkan
bagaimana kondisi sosial dan peristiwa sejarah memengaruhi interpretasi beliau
terhadap hadis-hadis menuntut ilmu. Metode kualitatif memungkinkan peneliti untuk
menghubungkan pemikiran Syeikh Nawawi Al Bantani dengan tantangan kontemporer.
Analisis literatur dan interpretasi akan digunakan untuk mengevaluasi sejauh mana nilai-
nilai etika berilmu dalam "Maraqi al-'Ubudiyah" dapat memberikan panduan dalam

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



3 dari 11

menghadapi realitas masyarakat Islam modern. Metode kualitatif dengan pendekatan
kajian pustaka akan memberikan landasan yang kokoh untuk menggali pemahaman
mendalam terhadap kedudukan hadis-hadis menuntut ilmu dalam "Maraqi al-
'Ubudiyah”. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menyelidiki nilai-nilai,
interpretasi, dan konteks lokal yang memengaruhi pandangan Syaikh Nawawi Al Bantani
terhadap konsep etika berilmu dalam tradisi Islam Nusantara.

c¢. Literature review

[slam, sebagai agama yang mencakup seluruh aspek kehidupan, memberikan
perhatian khusus terhadap konsep jihad. Salah satu sumbangan penting dalam kajian ini
adalah karya monumental Syekh Nawawi al-Bantani, "Maragqi al-'Ubudiyah", tidak hanya
sekadar mengajarkan hukum-hukum agama, tetapi juga mengandung ajaran-ajaran
berharga tentang etika berilmu. Ulama besar ini menekankan bahwa pencarian ilmu harus
diiringi oleh keikhlasan, kesungguhan, dan sikap bermoral yang tinggi. Etika berilmu,
menurut pandangan Syekh Nawawi, menjadi pondasi kokoh bagi setiap pencari ilmu dalam
meniti jalan pengetahuan agama. Pentingnya etika berilmu tidak terbatas pada ranah
akademik semata, namun juga memengaruhi bagaimana seorang Muslim menjalani
kehidupan sehari-hari. Dalam Maraqi al-'Ubudiyah, Syekh Nawawi memandang bahwa
memperoleh ilmu tidak boleh terpisah dari usaha untuk menjadi pribadi yang bermoral
dan bertaqwa kepada Allah.

Lebih jauh lagi, ajaran-ajaran etika berilmu dari Maraqi al-'Ubudiyah memiliki
relevansi yang kuat hingga saat ini. Mereka dapat menjadi pedoman berharga bagi generasi
pelajar Muslim dalam meniti jalan pendidikan dan pengembangan diri. Selain itu,
kontribusi besar dari karya ini dalam pendidikan Islam tidak dapat diabaikan, karena telah
membentuk landasan ilmiah yang kokoh bagi para penuntut ilmu agama. Dengan
demikian, penekanan Syekh Nawawi al-Bantani terhadap etika berilmu melalui Maragqi al-
'Ubudiyah memberikan pelajaran yang mendalam bagi kita semua, bahwa kebenaran ilmu
yang sejati hanya dapat diraih melalui perjalanan yang penuh integritas moral dan
keikhlasan yang tulus. Melalui ajaran-ajaran ini, diharapkan bahwa kita semua dapat
mengaplikasikan etika berilmu dalam kehidupan sehari-hari, sehingga ilmu yang diperoleh
tidak hanya menjadi bekal dunia, tetapi juga menjadi bekal akhirat yang membimbing
menuju ridha Allah Swt.

2. Hasil Penelitian

a. Histori Singkat Syekh Nawawi al-Bantani

Nama lengkap al-Bantani adalah Abu Abdul Mu'ti Muhammad bin Umar bin Arabi
bin Ali al-Tanara al-Jawi al-Bantani. Dalam keseharian ia lebih sering dipanggil
Muhammad Nawawi al-Jawi al-Bantani (Bashori, 2017, hal. 39). Bermula dari
kesehariannya menulis tentang kajian keislaman, terutama dalam bahasa Arab
namanya masyhur hingga ke Mesir dan mendapat sambutan yang hangat dari ulama
dan warga mesir. Karena kemasyhurannya tersebut namanya tercantum dalam
Kamus al-Munjid, sebuah karya Louis Ma'luf dalam bahasa Arab yang menuai
prestasi dari banyak kalangan (Surahmat, 2015, hal. 89). Ulama yang dilahirkan di
kampung Tanara, kecamatan Tirtayasa, kabupaten Serang, Banten pada tahun 1813
M/1230 H ini wafat pada usia 84 tahun, yaitu pada 25 Syawwal 1897 M/1314 H, di
Shi'ib Ali, Makkah sebagai tempat kediaman al-Bantani yang terakhir. Jenazahnya
dimakamkan di pemakaman Ma'la, Makkah. Berdekatan dengan makam Ibn Hajar
dan Siti Asma b. Abu Bakr al-Siddiq. Beberapa sumber menyebutkan bahwa ia wafat
saat sedang melakukan penulisan yang menguraikan dan menjelaskan tentang karya

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



4 dari 11

Imam Yahya bin Sharaf al-Nawawi berjudul Manhaj al-Talibin (Mabrur, 2016, hal.
71).

Pada usia 15 tahun, Nawawi al-Bantani memutuskan untuk meninggalkan tanah
airnya dengan alasan ingin memperluas pengetahuan keislamannya. Ia pergi ke
Makkah dan di sana, ia berkesempatan bertemu dengan ulama terkemuka seperti
Sayyid Ahmad Nahrawi, Sayyid Ahmad Dimyati, dan Sayyid Ahmad Zaini Dahlan,
yang pada saat itu berada di Masjid al-Haram. Pertemuan ini digunakan oleh Nawawi
untuk belajar dan mendalami ajaran Islam. Ia juga mendapatkan pengajaran dari
Muhammad Khatib al-Hanbali, seorang ulama yang tinggal di Madinah. Selain itu,
Nawawi melanjutkan studinya ke wilayah Syam (sekarang Syiria) dan Mesir. [lmu
yang diperoleh dari para guru inilah yang nantinya menjadi landasan bagi Nawawi
al-Bantani untuk menghasilkan berbagai karya, tidak hanya terbatas pada kajian
tafsir dan hadis, namun juga mencakup berbagai cabang ilmu lainnya.”

Sejak kecil, Nawawi al-Bantani al-Jawi, yang akrab disapa Nawawi al-Bantani,
mendapatkan bimbingan dalam pembelajaran agama dari ayahnya yang juga seorang
ulama. Kecintaannya terhadap ilmu pengetahuan membuatnya selalu merindukan
majelis ilmu, bahkan sebagian besar hidupnya dihabiskan untuk menghadiri
perkumpulan-perkumpulan yang membahas kajian keislaman. Kejeniusan al-
Bantani sudah terlihat sejak usianya 18 tahun. Meskipun masih muda, ia sudah hafal
al-Qur'an. Prestasi ini membuatnya menjadi ahli dalam ilmu bahasa Arab, fikih, dan
ilmu tafsir. Dengan pengetahuan yang memadai, ia memiliki tekad untuk berdakwah
dan menyebarkan ilmunya sebagai bentuk nyata dari manfaat ilmu itu sendiri
(Hidayat, 2015, hal. 246). Terlebih, ulama ternama seperti Syekh Sayyid Akhmad
Nakhrawi dan Syekh Sayyid Ahmad Dimyati turut berperan dalam memberikan
pengajaran kepada Nawawi al-Bantani dalam berbagai bidang ilmu. Ajaran keduanya
juga mencakup aspek pembentukan karakter dan menekankan pentingnya
memegang teguh nilai-nilai agama serta prinsip akidah. Namun, bantuan tidak hanya
datang dari mereka, Syekh Sayyid Ahmad Zaini Dahlan dan Syekh Muhammad Khatib
Hanbali juga turut berkontribusi secara aktif dalam membentuk kepribadiannya
(Maragustam, 2003, hal. 4).

Menurut catatan KH. Saefuddin Zuhri, karya-karya Nawawi al-Bantani yang
tercatat berjumlah ratusan buah. Sebagian besar dari karya-karya ini membahas
tentang ilmu fikih, ushuluddin, dan tafsir al-Qur'an. Aliah Sarkis juga mencatat bahwa
karya-karya al-Bantani mencapai tidak kurang dari 38 buah, namun sebagian dari
karya-karya tersebut telah mengalami pencetakan dan penerbitan ulang di berbagai
tempat seperti Mesir, Bulag, Makkah, al-Maymiinah, al-Jamaliah, dan beberapa
tempat lainnya. Pada umumnya, karya-karya al-Bantani terfokus pada interpretasi
terhadap kitab yang ditulisnya sendiri atau kitab yang ditulis oleh ulama lain. 7

Berdasarkan hasil riset dari berbagai sumber dan literatur, dapat diidentifikasi
bahwa Nawawi al-Bantani telah menghasilkan 41 judul buku yang telah diterbitkan
dan tersebar luas di berbagai wilayah, termasuk Indonesia dan berbagai daerah di
dunia Islam. Salah satu karyanya yang terkenal adalah "Tafsir al-Munir li Muallim al-
Tanzil". Kitab ini merupakan tafsir lengkap dari al-Qur'an yang terdiri dari 30 juz dan
terbagi dalam dua jilid besar. Jilid pertama memiliki 510 halaman, sementara jilid
kedua memiliki 476 halaman. Dengan demikian, total halaman dalam kitab ini
mencapai 986 halaman. Karya besar ini, "Tafsir al-Munir", memberikan Nawawi al-
Bantani gelar kehormatan sebagai Sayyid al-'Ulama’ al-Hijaz, atau penghulu ulama
Hijaz. Tafsir ini juga merupakan karya asli dari Nawawi al-Bantani.

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



5dari 11

Karya berikutnya mengulas mengenai hak dan kewajiban dalam pernikahan, serta
kewajiban antara suami dan istri sebagai sarana mencapai keluarga yang harmonis.
Karya ini berjudul 'Uqud al-Lujan fi Huquq Zawjayn. Selain itu, Nawawi al-Bantani
juga menghasilkan karya Maraqi al-'Ubudiyah, yang merupakan komentar atas kitab
Bidayat al-Hidayah karya Abu Hamid al-Ghazali. Karya Maraqi al-'Ubudiyah
membahas secara mendalam mengenai akhlak dan tasawuf.

b. Term Etika Moral dalam Kitab Maragqi al-‘Ubudiyah

Dalam mukaddimah karyanya, "Maraqi al-'Ubudiyah”, Nawawi al-Bantani
menjelaskan bahwa karya ini adalah sebuah komentar atas kitab "Bidayat al-
Hidayah", yang kemudian diberi judul "Maraqi al-'Ubudiyah"”. Ia berharap agar
mendapatkan berkah dari penulis kitab yang disyarahinya dan doa dari para
penuntut ilmu yang memperoleh manfaat dari karyanya ini. Secara bahasa Indonesia,
kitab ini dapat diartikan sebagai tangga menuju kesempurnaan dalam ibadah.
Nawawi al-Bantani mengumpulkan pemikiran ulama salaf sejauh pengetahuan yang
Allah berikan kepadanya.

Sehubungan dengan sejarah kitab ini, ada satu sumber yang menyebutkan
bahwa Nawawi al-Bantani pernah menggunakan telunjuknya sebagai sumber cahaya
ketika ia sedang dalam perjalanan. Kondisi tersebut terjadi karena tidak ada
pencahayaan di dalam shuqduf, namun semangat untuk menuliskan ilmu agama
terus memenubhi pikirannya. Al-Bantani kemudian berdoa kepada Allah agar telunjuk
kirinya dapat menjadi sumber cahaya untuk menerangi jari kanannya dalam menulis.
Akibatnya, lahirlah kitab dengan nama "Maraqi al-'Ubudiyah Sharh Matan ‘ala
Bidayat al-Hidayah", namun proses ini tidak lepas dari cacat pada jari telunjuk
kirinya (Muhajir, 2012, hal. 79).

Dalam karyanya ini, Nawawi al-Bantani banyak mengupas tentang akhlak yang
terpuji, seperti ketaatan. Ketaatan ini akan menjadi nyata jika manusia selalu
mematuhi segala perintah Allah, baik yang diwajibkan maupun yang disunnahkan.
Selain itu, karya ini juga menekankan pentingnya menghormati setiap individu yang
memiliki keutamaan, serta memberikan penghargaan kepada orang-orang yang
seharusnya dihormati sesuai dengan derajat mereka, seperti guru, orang tua, dan
teman. Kitab ini juga memberikan penjelasan mengenai akhlak yang tidak terpuji
yang sebaiknya dihindari, seperti meninggalkan perbuatan dosa. Al-Bantani
menegaskan bahwa jika perilaku berdosa menyebar luas di masyarakat, maka sulit
untuk berharap terwujudnya keamanan dan kedamaian dalam kehidupan bersama
(Husna, 2012, hal. 114).

Pada awal bukunya, Nawawi al-Bantani memang mengulas mengenai langkah-
langkah menuju kesempurnaan dalam ibadah, sesuai dengan judulnya. Dalam bagian
awal pembahasan, penulis mengungkapkan berbagai rahasia yang terkandung dalam
lafal basmalah, sebagai simbol dari niat seseorang sebelum memulai suatu ibadah
tertentu. Ia juga menyoroti pentingnya ilmu dalam ibadah, mengingat bahwa ibadah
tanpa pengetahuan yang kuat dapat menimbulkan kebingungan saat
pelaksanaannya.

Al-Bantani kemudian menjabarkan etika yang seharusnya diikuti, dimulai dari
saat bangun tidur dan berpakaian. Ia melanjutkan dengan tata cara beribadah dari
matahari terbit hingga tengah hari, menjelaskan etika saat tidur, memberikan
pedoman bagi imam ketika memimpin shalat berjamaah, dan akhirnya, menguraikan
tuntunan etika dalam berhubungan dengan Sang Pencipta dan makhluk-Nya.

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



6 dari 11

Meskipun buku ini adalah sebuah komentar terhadap karya al-Ghazali, yaitu
Bidayat al-Hidayah, komentar-komentar yang disampaikan oleh al-Bantani tetap
sangat relevan dan dapat diterapkan di Indonesia dengan berbagai keberagamannya.
Pemahaman yang diungkapkan dalam karyanya juga masih sangat relevan dengan
kondisi zaman saat ini. Untuk mempermudah pemahaman terhadap bagian-bagian
tersebut, penulis akan memberikan beberapa penjelasan. Dalam bagian pertama, al-
Bantani memulai pembahasannya dengan memberikan panduan etika saat bangun
tidur dan berpakaian. Ia menekankan bahwa jika seseorang menginginkan
kesempurnaan yang besar, maka sebaiknya bangun tidur sebelum fajar menyingsing.
Lakukan shalat sunnah, baik tahajjud atau shalat hajat, kemudian dilanjutkan dengan
berzikir sebelum fajar terbit. Hal ini karena shalat pada saat malam hari lebih utama
daripada shalat di siang hari (al-Bantani, 2012, hal. 41).

Ketika seseorang hendak mengenakan pakaian, hendaknya dilakukan dengan
niat untuk taat kepada ketetapan Allah. Dalam konteks perintah untuk menutup
aurat, dalam buku ini diajarkan untuk tidak berpakaian dengan motif bermaksud
kepentingan pribadi, karena hal ini dapat membawa kecelakaan. Namun, jika
seseorang ingin memakai pakaian atau alas kaki tertentu dengan tujuan untuk
mendapatkan penghargaan dari orang lain atau agar dicintai oleh guru dan para
imam, harapannya adalah agar kita bisa memperoleh kesempatan untuk
mempertahankan kebenaran, mengajarkan ilmu, atau mengajak umat manusia untuk
beribadah. Hal ini dilakukan bukan semata-mata untuk memuliakan diri sendiri atau
mencari keuntungan materi, tetapi lebih pada tujuan baik dan tindakan ini termasuk
dalam kategori amal akhirat karena didasari oleh niat yang benar tanpa campur
tangan pamrih atau riya' (Al-Bantani, 2007, hal. 46).

Al-Bantani melanjutkan penjelasannya mengenai tuntunan beribadah dari terbit
matahari hingga tengah hari. Jika matahari telah naik sejengkal setelah terbit,
disarankan untuk melaksanakan shalat dua rakaat dengan niat shalat ishraq. Ada
juga pendapat lain yang menyebutkan bahwa dua rakaat ini dapat dijalankan dengan
niat shalat dhuha, asalkan yang dimaksud bukan shalat selain itu. Pendapat terakhir
ini didukung oleh hadis yang berasal dari Ali bin Abi Talib, yang menyatakan bahwa
Nabi melakukan shalat dhuha enam rakaat dalam dua waktu; saat matahari terbit
dan tinggi, beliau berdiri untuk shalat dua rakaat. Ketika matahari semakin terang
dan mencapai posisi seperempat langit di timur, beliau melaksanakan empat rakaat.

Waktu dari matahari terbit hingga tenggelamnya dapat dibagi menjadi empat
bagian. Yang pertama dan paling penting adalah memanfaatkan waktu tersebut
untuk memberikan manfaat dari ilmu yang dimiliki untuk kepentingan umat
manusia, seperti mengajar, memberikan fatwa, nasihat agama, menulis, dan
mengkaji kitab. Jika kita dapat memanfaatkan waktu untuk melakukan aktivitas ini,
maka itu adalah amalan yang sangat utama setelah amalan ibadah fardhu dan
sunnah. Melalui aktivitas-aktivitas ini, kita dapat memberikan manfaat kepada
sesama dan memberikan petunjuk bagi mereka untuk kepentingan akhirat (Al-
Bantani, 2007, hal. 115-125).

Jika seseorang tidak memiliki kesempatan untuk menuntut ilmu syariat atau
mengajarkannya, namun mampu melakukan aktivitas ibadah seperti zikir, tasbih,
membaca al-Qur'an, dan shalat, maka sebenarnya amalan ibadah tersebut memiliki
nilai yang tinggi seperti amalan para pemuja Allah dan merupakan jalan yang
ditempuh oleh orang-orang saleh. Dengan demikian, orang tersebut termasuk dalam
golongan yang meraih kemenangan.

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



7 dari 11

Namun, perlu dicatat bahwa membaca al-Qur'an dalam shalat, terutama saat
berdiri, dengan memahami maknanya, mencakup semua wirid dan zikir. Namun,
terkadang sulit untuk melakukannya secara terus-menerus. Jika hal ini terjadi, maka
yang lebih utama adalah melakukan sesuai dengan kemampuan masing-masing.
Tujuan dari wirid adalah untuk membersihkan dan menyenangkan hati dengan
menyebut asma Allah. Penting bagi pencari kebaikan untuk memeriksa hatinya
sendiri. Jika ia merasa tertarik pada suatu wirid atau bacaan tertentu, maka ia
sebaiknya mengamalkannya. Namun, jika ia merasa bosan, maka sebaiknya beralih
ke bacaan atau wirid yang lain karena rasa bosan adalah hal umum yang dialami oleh
kebanyakan orang (Al-Bantani, 2007).

Ketiga, penting bagi manusia untuk sibuk dengan hal-hal yang membawa
kebaikan bagi sesama Muslim dan membawa kegembiraan ke dalam hati kaum
mukminin. Hal ini dapat dilakukan dengan membantu memenuhi kebutuhan hidup
mereka dan memberikan pertolongan dalam hal kebajikan dan takwa. Dalam sebuah
hadis, disebutkan bahwa salah satu amalan yang paling utama adalah membawa
kegembiraan ke dalam hati sesama mukmin. Selain itu, kita juga dapat melakukan
amal-amal baik untuk kepentingan orang-orang shaleh, seperti melayani para ahli
agama, kaum sufi, atau para ulama.

Aktivitas sosial seperti memberi makan fakir miskin, menjenguk orang sakit,
mengucapkan belasungkawa, dan mengantarkan jenazah ke kuburan juga sangat
dianjurkan. Semua ini dianggap lebih utama daripada melakukan shalat sunnabh,
karena aktivitas-aktivitas tersebut merupakan bentuk ibadah yang memberikan
manfaat bagi sesama manusia (Al-Bantani, 2007).

Jika seseorang tidak mampu untuk melakukan amalan tingkat tiga, maka
sebaiknya ia berusaha untuk memenuhi kebutuhan diri sendiri, keluarga, atau
kerabatnya. Bekerja untuk mencari nafkah adalah suatu bentuk ibadah dan
merupakan kewajiban bagi umat Muslim. Dalam konteks ini, wirid atau upaya ibadah
seorang hamba adalah dengan memasuki dunia kerja dan berusaha mencari nafkah.
Dengan cara ini, seseorang telah berkontribusi untuk menjaga orang lain dari
kefakiran, serta melindungi mereka dari bahaya dan mengamankan agama mereka.

Dengan mempertahankan perilaku baik dan menghindari pelanggaran,
seseorang akan mencapai derajat yang mulia sebagai orang yang berada di sebelah
kanan (ashab al-yamin). Mencari nafkah dengan niat yang benar adalah bentuk
ibadah yang mendekatkan seseorang kepada Allah, dan pada saat yang bersamaan,
memberikan manfaat kepada orang lain. Selain itu, orang yang berusaha mencari
nafkah dengan niat yang benar akan mendapatkan doa yang baik dari sesama Muslim
dan pahalanya akan berlipat ganda (Al-Bantani, 2007).

Pembagian waktu yang pertama menekankan pentingnya ilmu agama, yang
dianggap lebih berharga daripada ilmu yang tidak memberikan manfaat. [lmu agama
adalah pengetahuan tentang kehidupan manusia yang mereka sebut sebagai "ilmu".
Lebih diutamakan adalah ilmu yang membawa dampak dalam memperkuat rasa
takut kepada Allah, menambah pengetahuan tentang kelemahan dan kekurangan diri
sendiri, meningkatkan pemahaman tentang ibadah, serta mengurangi
kecenderungan terhadap kenikmatan dunia. [lmu juga harus memperkuat keinginan
terhadap kehidupan akhirat dan membuka pintu hati.

Dalam karya al-Ghazali lainnya, seperti dalam kitab Thya Ulum al-Din, hal ini
dijelaskan secara rinci. Intinya, ilmu yang bermanfaat dapat dikelompokkan menjadi
dua bagian utama. Bagian pertama adalah ilmu yang secara mutlak terpuji, yaitu ilmu
tentang hakikat Allah, sifat-sifat-Nya, perbuatan-Nya, dan hukum-hukum-Nya yang

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



8 dari 11

berlaku pada ciptaan-Nya. Bagian kedua adalah ilmu yang terpuji dalam konteks
tertentu, terbagi lagi menjadi empat macam: usul (prinsip), furi (cabang),
muqgaddimah (pemula), dan Mutammimat (lanjutan).

Pembagian waktu yang kedua menekankan bahwa jika kita tidak mampu
memberikan manfaat bagi orang lain, maka kita sebaiknya mengamalkan ilmu yang
kita miliki dalam ibadah seperti zikir, shalat, dan membaca al-Qur'an. Meskipun
terlihat sebagai amalan individual, namun sebenarnya orang yang memahami esensi
ibadah akan selalu mencakup perilaku sosial dengan mendoakan diri sendiri dan
orang-orang di sekitarnya. Dengan cara ini, ia akan mendapatkan keberkahan berupa
tidak hanya ketenangan batin, tetapi juga pahala yang berlipat ganda (Al-Bantani,
2007).

Pembagian waktu yang ketiga menunjukkan bahwa Nawawi al-Bantani
menggambarkan pemahamannya tentang aspek spiritual dalam konteks hubungan
sosial. Jika seseorang tidak mampu untuk mengikuti pembagian waktu pertama dan
kedua karena keterbatasan ilmu yang dimilikinya, maka dia dapat mencukupkan
dengan memberikan kebahagiaan kepada orang lain sehingga hatinya merasakan
kegembiraan. Pandangan ini sejalan dengan pendekatan al-Jaylani yang mengajarkan
bahwa seseorang tidak mencapai Allah melalui shalat malam dan puasa semata,
melainkan melalui sikap kemurahan, kerendahan hati, dan kesucian batin.

Pada pembagian waktu keempat, yang paling sederhana dibandingkan dengan
tiga bagian sebelumnya, seseorang cukup fokus pada aktivitas sehari-hari untuk
memenuhi kebutuhannya. Namun, jika ia memiliki kemampuan untuk mengikuti
pembagian waktu sebelumnya, maka itulah yang sebenarnya lebih dianjurkan.
Sebagai contoh, jika seseorang adalah seorang pedagang, maka dia harus berdagang
dengan jujur dan benar. Jika ia seorang buruh, maka ia harus bekerja dengan
sungguh-sungguh dan selalu menyebut nama Allah dalam setiap pekerjaannya (Al-
Bantani, 2007).

Dalam empat pembagian yang telah dijelaskan di atas, Nawawi al-Bantani
menambahkan bahwa jika berinteraksi dengan banyak orang atau kehidupan sosial
menyebabkan seseorang tidak mampu memenuhi kewajiban agamanya, atau jika
seseorang tidak dapat melindungi dirinya dari empat faktor negatif dalam pergaulan,
yaitu ghibah (menggunjing), riya' (pamer), enggan dalam mendorong kebaikan dan
mencegah kemungkaran, atau jika hatinya terpengaruh oleh sifat tamak terhadap
kenikmatan dunia, maka dalam situasi tersebut, seseorang disarankan untuk
menjalankan uzlah (menjauhkan diri dari kehidupan masyarakat).

Uzlah juga dikenal sebagai pengasingan diri. Ini dianggap sebagai pilihan terbaik
dalam situasi tersebut. Dengan begitu, seseorang akan terhindar dari kemungkinan
melakukan hal-hal yang negatif. Dalam uzlah, terdapat perlindungan dari berbagai
godaan, konflik, kejahatan, dan serakahnya orang lain terhadap diri sendiri, serta
serakahnya diri sendiri terhadap orang lain. Menghilangnya keinginan orang untuk
memiliki hal-hal dari diri individu akan membawa manfaat besar, karena kepuasan
hati manusia seperti lautan yang tidak terbatas dalam kedalamannya. Dalam konteks
ini, mengabdikan waktu untuk memperbaiki diri jauh lebih diutamakan. Kehilangan
serakah terhadap diri sendiri dapat membawa manfaat yang besar. Orang yang
tergoda oleh kemewahan hidup dunia, akan memicu keinginan untuk
mendapatkannya. Hal ini berbeda dengan ketika seseorang menjauhi masyarakat
yang hidup dalam kemewahan.

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



9 dari 11

c. Diseminasi Term Etika Moral dalam Lanskap Syekh Nawawi Al-Bantani dalam
Kitab Maragqi Al-‘Ubudiyah

Dalam bagian ini, penulis menguraikan inti pembahasan dari kitab "Sharh
Maraga al-'Ubudiyah 'ala Bidayat al-Hidayah" oleh Nawawi al-Bantani. Kitab ini
membahas mengenai hubungan antara makhluk dengan Khalik (Pencipta), serta
hubungan antara makhluk dengan sesama manusia.

Kitab ini dibuka dengan penjelasan bahwa Allah adalah "sahabat" yang selalu
menyertai manusia sepanjang perjalanan hidupnya, baik dalam keadaan sadar
maupun tidak sadar, selama hidup maupun setelah meninggal dunia. Allah tidak akan
pernah meninggalkan hamba-Nya, di mana pun dan kapan pun. Allah adalah
Pencipta, Pelindung, dan Pemelihara.

Apabila manusia mengingat-Nya, baik dengan mengucapkannya atau dalam hati,
maka Allah akan mengingat mereka yang mengingat-Nya. Namun, jika manusia
belum mampu menjadikan Allah sebagai sahabat dengan mematuhi semua perintah
dan larangan-Nya sepanjang waktu, maka disarankan untuk memulai dengan
mengkhususkan waktu tertentu, baik itu siang atau malam hari, di mana mereka
dapat menyendiri untuk berdoa, memohon ampun, dan merenungkan keagungan
Allah. Al-Bantani mendorong para hamba untuk belajar berbagai cara untuk
mendekatkan diri kepada Allah, sehingga dapat memperkuat hubungan spiritual
mereka dengan Pencipta (Al-Bantani, 2007).

Penjelasan ini memberikan rasa ringan bagi pembaca dalam menjalankan segala
perintah Allah. Bayangan bahwa Allah adalah seperti seorang "sahabat" yang selalu
dekat, bahkan lebih dekat dari urat nadi, membuatnya terasa nyata. Allah senantiasa
hadir dalam setiap langkah yang kita ambil. Namun, fokus utama dari karya ini
sebenarnya bukanlah tentang hubungan antara makhluk dan Khalik, sehingga tidak
perlu dijelaskan lebih lanjut.

Dalam bagian yang membahas hubungan antar makhluk, Nawawi menjelaskan
dua kewajiban utama dalam berinteraksi. Pertama, penting untuk memahami
berbagai aturan dalam menjalin hubungan persahabatan. Kita sebaiknya hanya
bersahabat dengan orang yang layak dijadikan sahabat, yaitu mereka yang memiliki
sifat-sifat baik dan bisa memberikan manfaat positif dari hubungan tersebut. Selain
itu, disarankan untuk menjauhi tiga tipe manusia, yaitu penguasa yang sombong dan
lalai, ulama yang berpura-pura baik, serta sufi yang kurang berpengetahuan (Al-
Ghazali, 2014, hal. 221).

Dalam membangun hubungan, al-Bantani menekankan pentingnya
memperhatikan beberapa hal. Pertama-tama, kecerdasan menjadi faktor kunci,
karena teman yang kurang cerdas dapat menyebabkan masalah dan memutuskan tali
silaturrahmi tanpa membawa manfaat positif. Teman yang dianggap cerdas adalah
mereka yang memiliki pengetahuan luas, mampu membawa kita ke pemahaman
yang lebih mendalam tentang esensi segala hal. Kedua, al-Bantani menyoroti
pentingnya akhlak mulia. Meskipun seseorang memiliki kecerdasan di atas rata-rata,
hal itu tidak menjamin bahwa dia bebas dari pengaruh hawa nafsu atau tidak
memiliki sifat-sifat negatif. Ketiga, disarankan untuk menjalin persahabatan dengan
orang-orang saleh, hal ini dilakukan untuk menghindari penularan sifat tamak
terhadap dunia yang bisa merugikan (Al-Ghazali, 2014, hal. 328).

Berteman dengan orang yang tidak memiliki ketakwaan kepada Allah dapat
membawa kepada perilaku dosa dan maksiat. Hal ini sejalan dengan ajaran al-Ghazali
yang menyebutkan bahwa terkadang teman dapat berfungsi sebagai perantara untuk
memperoleh pahala di akhirat. Keempat, persahabatan harus didasarkan pada

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



10 dari 11

keikhlasan karena Allah, tanpa memedulikan urusan dunia maupun akhirat. Yang
utama adalah karena keduanya adalah hamba Allah. Seseorang yang mencintai
sesuatu, maka ia juga akan mencintai apa yang dicintai oleh hal tersebut. Inilah esensi
dari persaudaraan karena Allah (al-Malibari, 200, hal. 45).

Secara singkat, dalam berhubungan atau berteman, seseorang diharapkan untuk
memperlakukan teman dengan baik. Menjadi berguna bagi sesama manusia adalah
tanda iman yang kuat. Meskipun hak-hak persahabatan yang diuraikan terasa berat,
namun jika kita memenuhi hak-hak sahabat dan orang-orang di sekitar kita, maka
akan lebih mudah bagi mereka untuk memenuhi hak-hak kita.

3. Kesimpulan

Dari pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa karya monumental Syekh
Nawawi al-Bantani, "Maraqi al-'Ubudiyah”, tidak hanya sekadar mengajarkan hukum-
hukum agama, tetapi juga mengandung ajaran-ajaran berharga tentang etika berilmu.
Ulama besar ini menekankan bahwa pencarian ilmu harus diiringi oleh keikhlasan,
kesungguhan, dan sikap bermoral yang tinggi. Etika berilmu, menurut pandangan Syekh
Nawawi, menjadi pondasi kokoh bagi setiap pencari ilmu dalam meniti jalan
pengetahuan agama. Pentingnya etika berilmu tidak terbatas pada ranah akademik
semata, namun juga memengaruhi bagaimana seorang Muslim menjalani kehidupan
sehari-hari. Dalam Maragqi al-'Ubudiyah, Syekh Nawawi memandang bahwa memperoleh
ilmu tidak boleh terpisah dari usaha untuk menjadi pribadi yang bermoral dan bertaqwa
kepada Allah.

Lebih jauh lagi, ajaran-ajaran etika berilmu dari Maraqi al-'Ubudiyah memiliki
relevansi yang kuat hingga saat ini. Mereka dapat menjadi pedoman berharga bagi
generasi pelajar Muslim dalam meniti jalan pendidikan dan pengembangan diri. Selain
itu, kontribusi besar dari karya ini dalam pendidikan Islam tidak dapat diabaikan, karena
telah membentuk landasan ilmiah yang kokoh bagi para penuntut ilmu agama. Dengan
demikian, penekanan Syekh Nawawi al-Bantani terhadap etika berilmu melalui Maraqi
al-'Ubudiyah memberikan pelajaran yang mendalam bagi kita semua, bahwa kebenaran
ilmu yang sejati hanya dapat diraih melalui perjalanan yang penuh integritas moral dan
keikhlasan yang tulus. Melalui ajaran-ajaran ini, diharapkan bahwa kita semua dapat
mengaplikasikan etika berilmu dalam kehidupan sehari-hari, sehingga ilmu yang
diperoleh tidak hanya menjadi bekal dunia, tetapi juga menjadi bekal akhirat yang
membimbing menuju ridha Allah Swt.

Referensi

al-Bantani, N. (2012). Syarhu Maragqi al-Ubudiyah lii Bidayatil Hidayah al-Ghazali, Ter;j.
Abdullah Abbas. Tangerang: Lentera Hati.

Al-Bantani, S. N. (2007). Riyadhus Shalihin, Terj. Tim Darus Sunnah. Jakarta: Darus
Sunnabh.

Al-Ghazali. (2014). Ringkasan Thya' Ulumuddin, terj. Achmad Sunarto. Surabaya: Daarul
Abidin.

al-Malibari, Z. (200). Irsyadil Ibad, terj. Labib MZ. Surbaya: Pustaka Agung.

Bashori. (2017). Pemikiran Pendidikan Syekh Nawawi al-Bantani. Hikmah, 6.

Hidayat, L. (2015). Nashoihul 'Ibad Karya Syekh Nawawi al-Bantani dan Pendidikan
Kekinian. Insani, 20.

Husna, Z. F. (2012). Pendidikan Adab Kepribadian Menurut Syekh Muhammad bin Umar
al-Nawawi al-Bantani dalam Kitab Maraqiy Al-'Ubudiyah. Salatiga: STAIN Salatiga.

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



11 dari 11

[sa, H. M. (2017). Syekh Nawawi Banten dan Pemikirannya. Malang: UIN Maliki Press.

Mabrur, M. A. (2016). Pengaruh Karya Syekh Nawawi al-Bantani dalam Tradisi Kajian
Kitab Kuning. Tamaddun, 4.

Maragustam. (2003). Pemikiran Syaikh Nawawi al-Bantani tentang Manusia dan
Implikasinya dalam Pendidikan Islam. Kependidikan Islam, 1.

Muhajir. (2012). Pemikiran Syekh Nawawi al-Bantani tentang Pendidikan Islam Hukum
Islam dan Tasawuf. Jurnal Studi Islam Madinah, 9.

@ @ © 2020 by the authors. Submitted for possible open access publication under the terms and
@ conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY SA) license

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).

Henri Ramdini/Term Etika Moral dalam Kitab Maraqi Al-U’budiyah Karya Syeikh Nawawi Al-Bantani



